
opusdei.org

2. Il Combattimento
spirituale

"Tutti siamo peccatori, tutti. E
un po’ di esame di coscienza, un
po’ di sguardo interiore ci farà
bene. Altrimenti rischiamo di
vivere nelle tenebre, perché
ormai ci siamo assuefatti al
buio e non sappiamo più
distinguere il bene dal male".
Papa Francesco prosegue il
ciclo di catechesi sui vizi e sulle
virtù.

03/01/2024

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!



La scorsa settimana ci siamo
introdotti nel tema dei vizi e delle
virtù. Esso richiama alla lotta
spirituale del cristiano. Infatti, la vita
spirituale del cristiano non è
pacifica, lineare e priva di sfide; al
contrario, la vita cristiana esige un
continuo combattimento: il
combattimento cristiano per
conservare la fede, per arricchire i
doni della fede in noi. Non a caso, la
prima unzione che ogni cristiano
riceve nel sacramento del Battesimo
– l’unzione catecumenale – è senza
alcun profumo e annuncia
simbolicamente che la vita è una
lotta. Infatti, nell’antichità, i lottatori,
prima della gara, venivano
completamente unti, sia per
tonificare i muscoli, sia per rendere il
corpo sfuggente alla presa
dell’avversario. L’unzione dei
catecumeni mette subito in chiaro
che al cristiano non è risparmiata la
lotta, che un cristiano deve lottare:
anche la sua esistenza, come quella



di tutti, dovrà scendere nell’arena,
perché la vita è un avvicendarsi di
prove e di tentazioni.

Un celebre detto attribuito ad Abba
Antonio, il primo grande padre del
monachesimo, recita così: “Togli le
tentazioni e nessuno sarà salvato”. I
santi non sono uomini a cui è stata
risparmiata la tentazione, bensì
persone ben coscienti del fatto che
nella vita si affacciano ripetutamente
le seduzioni del male, da
smascherare e da respingere. Tutti
noi abbiamo esperienza di questo,
tutti noi: che ti viene un cattivo
pensiero, che ti viene un desiderio di
fare questo o di sparlare dell’altro…
Tutti, tutti siamo tentati, e dobbiamo
lottare per non cadere in queste
tentazioni. Se qualcuno di voi non ha
tentazioni lo dica, perché sarebbe
una cosa straordinaria! Tutti
abbiamo tentazioni, e tutti dobbiamo
imparare come comportarci in
queste situazioni.



Ci sono tante persone che si
autoassolvono, che reputano di
essere “a posto” – “No, io sono bravo,
sono brava, io non ho questi
problemi”. Ma nessuno di noi è a
posto; se qualcuno si sente a posto,
sta sognando; ognuno di noi ha tante
cose da aggiustare, e ha pure da
vigilare. E a volte succede che
andiamo al sacramento della
Riconciliazione e diciamo, con
sincerità: “Padre, io non ricordo, non
so se ho dei peccati…”. Ma questo è
mancanza di conoscenza di ciò che
succede nel cuore. Tutti siamo
peccatori, tutti. E un po’ di esame di
coscienza, un po’ di sguardo interiore
ci farà bene. Altrimenti rischiamo di
vivere nelle tenebre, perché ormai ci
siamo assuefatti al buio e non
sappiamo più distinguere il bene dal
male. Isacco di Ninive diceva che
nella Chiesa chi conosce i propri
peccati e li piange è più grande di chi
risuscita un morto. Tutti dobbiamo
chiedere a Dio la grazia di



riconoscerci poveri peccatori,
bisognosi di conversione,
conservando nel cuore la fiducia che
nessun peccato è troppo grande per
l’infinita misericordia di Dio Padre.
Questa è la lezione inaugurale che
Gesù ci regala.

Lo vediamo nelle prime pagine dei
Vangeli, anzitutto quando ci viene
raccontato il battesimo del Messia
nelle acque del fiume Giordano.
L’episodio ha in sé qualcosa di
sconcertante: perché Gesù si
sottomette a un simile rito di
purificazione? Lui è Dio, è perfetto!
Di quale peccato deve mai pentirsi
Gesù? Nessuno! Anche il Battista è
scandalizzato, al punto che il testo
dice: «Giovanni voleva impedirglielo,
dicendo: “Io ho bisogno di essere
battezzato da te e tu vieni da
me?”» (Mt 3,15). Ma Gesù è un Messia
molto diverso da come Giovanni lo
aveva presentato e la gente lo
immaginava: Egli non incarna il Dio



adirato e non convoca per il giudizio,
ma, al contrario, si mette in coda con
i peccatori. Come mai? Sì, Gesù ci
accompagna, tutti noi peccatori. Lui
non è peccatore, ma è fra noi. E
questa è una cosa bella. “Padre, ho
tanti peccati!” – “Ma Gesù è con te:
parlane, Lui ti aiuterà a uscirne”.
Gesù mai ci lascia da soli, mai!
Pensate bene questo. “Oh, Padre, io
ne ho fatte delle grosse!” – “Ma Gesù
ti capisce e ti accompagna: capisce il
tuo peccato e lo perdona”. Mai
dimenticare questo! Nei momenti più
brutti, nei momenti in cui scivoliamo
sui peccati, Gesù è accanto a noi per
aiutarci a sollevarci. Questo dà
consolazione. Non dobbiamo perdere
questa certezza: Gesù è accanto a noi
per aiutarci, per proteggerci, anche
per rialzarci dopo il peccato. “Ma,
Padre, è vero che Gesù perdona
tutto?” – “Tutto. Lui è venuto per
perdonare, per salvare. Soltanto,
Gesù vuole il tuo cuore aperto”. Mai
Lui si dimentica di perdonare: siamo



noi, tante volte, che perdiamo la
capacità di chiedere perdono.
Riprendiamo questa capacità di
chiedere perdono. Ognuno di noi ha
tante cose per cui chiedere perdono:
ognuno la pensi dentro di sé, e oggi
ne parli con Gesù. Parli con Gesù su
questo: “Signore, io non so se questo
è vero o no, ma io sono certo che Tu
non ti allontani da me. Sono certo
che Tu mi perdoni. Signore, io sono
peccatore, peccatrice, ma per favore
non allontanarti”. Questa sarebbe
oggi una bella preghiera a Gesù:
“Signore, non allontanarti da me”.

E subito dopo l’episodio del
battesimo, i Vangeli raccontano che
Gesù si ritira nel deserto, dove viene
tentato da Satana. Anche in questo
caso ci si chiede: per quale ragione il
Figlio di Dio deve conoscere la
tentazione? Anche in questo caso,
Gesù si mostra solidale con la nostra
fragile natura umana e diventa il
nostro grande exemplum: le



tentazioni che attraversa e che vince
tra le pietre aride del deserto sono la
prima istruzione che consegna alla
nostra vita di discepoli. Egli ha
sperimentato ciò che anche noi
dobbiamo sempre prepararci ad
affrontare: la vita è fatta di sfide, di
prove, di bivi, di visioni che si
contrappongono, di seduzioni
nascoste, di voci contraddittorie.
Qualche voce è perfino suadente,
tant’è vero che Satana tenta Gesù
facendo ricorso alle parole della
Scrittura. Bisogna custodire la
lucidità interiore per scegliere la
strada che ci conduce davvero alla
felicità, e poi impegnarsi per non
fermarsi lungo il cammino.

Ricordiamoci che siamo sempre
combattuti tra estremi opposti: la
superbia sfida l’umiltà; l’odio
contrasta la carità; la tristezza
osteggia la vera gioia dello Spirito;
l’indurimento del cuore respinge la
misericordia. I cristiani camminano



di continuo su questi crinali. Perciò è
importante riflettere sui vizi e sulle
virtù: ci aiuta a vincere la cultura
nichilista in cui i contorni tra il bene
e il male rimangono sfumati e, al
contempo, ci ricorda che l’essere
umano, a differenza di ogni altra
creatura, può sempre trascendere sé
stesso, aprendosi a Dio e
camminando verso la santità.

Il combattimento spirituale, allora, ci
conduce a guardare da vicino quei
vizi che ci incatenano e a
camminare, con la grazia di Dio,
verso quelle virtù che possono fiorire
in noi, portando la primavera dello
Spirito nella nostra vita.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/2-il-

combattimento-spirituale/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/2-il-combattimento-spirituale/
https://opusdei.org/it-it/article/2-il-combattimento-spirituale/
https://opusdei.org/it-it/article/2-il-combattimento-spirituale/

	2. Il Combattimento spirituale

