
opusdei.org

100 anni di
gratitudine (1) -
Sentirsi a casa

In che modo è possibile aiutare
le persone a cambiare in
meglio? Mino in questo testo
spiega con qualche esempio
qual è il valore della
testimonianza. “100 anni di
gratitudine” è una raccolta di
testimonianze che
accompagnano le Assemblee
regionali dell’Opus Dei per il
2024.

09/04/2024



Nel mio quartiere c’è un centro
estetico, uno dei tanti che sono sorti
negli ultimi anni, la cui insegna al
neon, rossa su sfondo bianco,
lampeggia ammiccante quando il
buio cala sulla città: Il piacere di
piacersi. Penso che pochi avrebbero
potuto riassumere meglio il concetto 
mainstream del momento. È
senz’altro vero che l’offerta di servizi
rivolti alla persona sia divenuto un
panorama sempre più affollato
rispetto a qualche decennio fa. Nel
bilancio familiare sono sempre più
presenti voci di spesa che fanno
riferimento al wellness, alla 
mindfulness, a percorsi volti alla
scoperta di sé, dell’armonia interiore,
di uno stile di vita appagante.

La nuova anacoresi senza
relazione

Di tanto in tanto questi itinerari volti
a conseguire un equilibrio interiore
per il raggiungimento della felicità



personale vengono incastonati in
cicli di meditazioni, quando non di
veri e propri corsi di ritiro “laici”.
Questa nuova anacoresi, questa
nuova proposta di ritirarsi in
solitudine per dedicarsi a sé stessi, al
proprio benessere, risulta però
insufficiente nella misura in cui non
considera la dimensione relazionale
come via essenziale per la
realizzazione della persona umana.

Quelle che vengono proposte sono
vie senza ritorno, stretti sentieri che
si inerpicano lungo la strada
dell’atteggiamento di colui il quale
risolve ogni realtà in sé medesimo o
dal punto di vista pratico (ponendo a
metro delle azioni il proprio
interesse personale) o da quello
gnoseologico-metafisico
(considerando l’universo come
rappresentazione della propria,
grandiosa, coscienza).



Il progresso senza dimensione
divina

Nel cuore di ogni donna e di ogni
uomo, tuttavia, ruggisce impetuosa
una sete di assoluto che richiede una
fonte di un’acqua inestinguibile che
disseta senza, tuttavia, saziare mai.
Ecco perché rimane inevasa in tutta
la sua intensità, la domanda di senso
per rispondere alla quale lasciamo
che siano le parole di san Josemaría a
guidarci quando, con visione
profetica, nel 1966 ci scriveva:
«Volgete però lo sguardo ai popoli che
hanno avuto un incremento quasi
incredibile di cultura e di progresso;
che, in pochi anni, hanno raggiunto
uno sviluppo tecnologico meraviglioso
che garantisce un elevato livello di
vita. Le loro ricerche – è stupendo
come Dio aiuta l’intelligenza umana –
avrebbero dovuto spingerli ad
avvicinarsi a Dio, perché, nella misura
in cui attingono a ciò che è vero e a
ciò che è buono, provengono da Dio e



conducono a Lui. Tuttavia, così non è:
nonostante il progresso, nemmeno
loro sono più umani. 

Non possono esserlo perché, se
manca la dimensione divina, la vita
umana, nonostante tutta la
perfezione materiale raggiunta, è
vita animale. Solo quando si apre alla
prospettiva religiosa, l’uomo realizza
la sua aspirazione a distinguersi
dalle bestie: la religione, da un certo
punto di vista, è come l’estrema
ribellione dell’uomo che non vuole
essere un bruto. Sul piano religioso,
figlie e figli miei, non c’è progresso,
non ci può essere superamento. Il
culmine del progresso è già stato
raggiunto: è Cristo, alfa e omega,
principio e fine. Nella vita spirituale
non c’è nulla da inventare; si può
solo lottare per immedesimarsi con
Cristo, essere altri Cristi, ipse
Christus, innamorarsi e vivere di
Cristo che è lo stesso ieri e oggi e per
sempre: Iesus Christus heri et hodie,



ipse et in saecula (Eb 13,8). Capite
perché vi ripeto continuamente che
non ho altra ricetta da darvi se non la
santità personale? Non c’è altro figli
miei, non c’è nient’altro»[1].

Possiamo chiudere gli occhi e
immaginare per un momento di
sentire la voce di san Josemaría, con
quel timbro pieno e vibrante che la
caratterizzava, mentre ci legge le sue
parole: si può solo lottare per
immedesimarsi in Cristo… non ho
altra ricetta da darvi se non la santità
personale? Non c’è altro, figli miei,
non c’è nient’altro!

La sfida è e sarà sempre questa:
santità personale.

Si tratta di un punto decisivo nella
misura in cui appare sempre più
complessa e faticosa la ricerca di
senso alla quale, apparentemente,
pochi oggi riescono a rispondere;
quella ricerca del significato ultimo
della propria vita che ha come



ostacolo, a prima vista
insormontabile, la morte che attende
ciascuno, vista sempre più come un
incidente occasionale nella vita dei
singoli e non come il compimento di
un senso. Insieme alla morte, la
malattia e il dolore fisico, al punto da
invocare che qualcuno ce ne liberi
staccandoci la spina.

Perché, allora, il tema della santità
personale di ciascuna e di ciascuno è
decisivo per aiutare i singoli e
l’umanità intera nella ricerca di un
significato? È presto detto. Il motivo
risiede nel fatto che la felicità
personale, la piena realizzazione di
ognuno di noi, non è cosa che possa
essere insegnata in via astratta e
teorica: piuttosto è frutto di un
apprendimento sul campo, vero e
proprio training on the job. La donna
e l’uomo moderni non hanno bisogno
di insegnanti, di qualcuno che da una
cattedra dispensi bei ragionamenti,
bensì di testimoni, di una galleria



umana autentica e credibile perché
vissuta e, per questo, degna di essere
imitata.

A tal proposito ecco la storia di uno
studente universitario, oggi persona
matura, che tempo fa prestava il suo
aiuto come tutor per un club di
ragazzi di scuola media. Figlio unico
di una famiglia della media
borghesia, gli capitava, durante le
attività estive del club, di fermarsi
spesso a cena presso una
chiassosissima famiglia numerosa
che contava, oltre ai genitori,
entrambi soprannumerari dell’Opus
Dei, sette figli. Quelle cene, quello
stile di vita, quel modo di essere
famiglia lasciarono impresso in lui
qualcosa di più di una sensazione, di
un ricordo piacevole. Qualche tempo
dopo, nel corso di un colloquio di 
direzione spirituale, emerse con
chiarezza la decisione di imprimere
alla sua vita una svolta decisiva; con
l’entusiasmo e la capacità di non

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it-it/article/che-cose-il-club/&sa=D&source=editors&ust=1712652066832458&usg=AOvVaw2cAs0GlzgTA-ESRaORsyPg
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it-it/article/che-cose-il-club/&sa=D&source=editors&ust=1712652066832458&usg=AOvVaw2cAs0GlzgTA-ESRaORsyPg
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it-it/article/chi-sono-i-soprannumerari-opus-dei/&sa=D&source=editors&ust=1712652066832810&usg=AOvVaw1sz3270XewjmmZ9DC3O1T0
https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it-it/article/mezzi-di-formazione-opus-dei-direzione-o-accompagnamento-spirituale/&sa=D&source=editors&ust=1712652066833065&usg=AOvVaw39ZZFdBi367RT3aPcV0hhg


avere mezze misure tipici di chi ha
vent’anni affermava: «vorrei
sposarmi e mettere su famiglia come i
signori che ho conosciuto la scorsa
estate. Che belle persone, che bella
famiglia!».

In quella casa mi sentivo a casa

Oggi il nostro protagonista è
felicemente sposato e ha tre
splendidi figli. Quello che ci interessa
rilevare, ai fini del nostro
ragionamento, è che il giovane
ragazzo di allora ha visto quel
matrimonio, quella famiglia, e
nessuno gli ha mai fatto
ragionamenti sul senso della vita
coniugale, sulla sua indissolubilità, o
altre teorie. 

Cosa ha attratto, fino al punto di
cambiargli la vita, quel giovane
studente di giurisprudenza?
Semplice: lo stile di vita di quei due
soprannumerari, figli fedeli di san
Josemaría, che, e non è poco, si sono



limitati a vivere la loro vita, senza
pretendere di salire in cattedra, di
insegnare alcunché. Sono stati, molto
semplicemente, irresistibili nella loro
bellezza, una bellezza al tempo stesso
tanto semplice nel loro modo di
essere parchi (il nostro amico, figlio
unico, abituato a essere coccolato con
piatti ricercati ricorda con nettezza
l’essenzialità di quelle cene: un’unica
pietanza per tutti) quanto profonda
nella capacità di fare spazio nel loro
cuore ai problemi e alle esigenze di
tutti.

In quella valle il male non era mai
penetrato

Le parole esatte del protagonista di
questa storia sono: “in quella casa io
mi sentivo a casa”. Potremmo dire,
allora, che una prima sfida nel
vivere, oggi, il messaggio di san
Josemaría consiste nel riuscire far sì
che gli altri, coloro con cui
incrociamo le nostre vite, riescano a



sentirsi a casa. Chiediamo aiuto a
Tolkien, per un momento,
nell’ispirarci a tal proposito: «La sua
casa era perfetta, che vi piacesse il
cibo, o il sonno, o il lavoro, o i
racconti, o il canto, o che preferiste
soltanto star seduti a pensare, o
anche se amaste una piacevole
combinazione di tutte queste cose. In
quella valle il male non era mai
penetrato»[2]: è la descrizione che
Tolkien fa di Gran Burrone e che
prendiamo in prestito per il nostro
ragionamento. Come dice il Padre,
mons. Fernando Ocáriz, la
prospettiva del centenario dell’Opera
offre una nuova possibilità di
«riconoscere l’amore di Dio nella
nostra vita e portarlo agli altri,
specialmente ai più bisognosi»[3]. La
sfida, allora, è questa: cercare di fare
in modo che la benedetta ordinarietà
delle nostre vite, qualunque essa sia,
ci preservi dal male e possa essere,
senza protagonismi noiosi bensì con
piena rettitudine di intenzione dal



momento che Deo omnis gloria,
ispiratrice per l’uomo
contemporaneo che è più che mai
bisognoso di un luogo che possa dirsi
casa, vale a dire una valle, un rifugio
tra i monti impervi dell’esistenza.
Questa potenza espressiva delle
nostre vite ordinarie, questa
capacità, al tempo stesso, di essere
argine al male e via per il Cielo non
sarebbe stata pensabile senza il
messaggio di san Josemaría circa la
“santificabilità” del lavoro
professionale e della vita ordinaria.

La sfida è quella di riuscire a
contagiare, una per una, le vite delle
persone con cui ci incrociamo. Il
rapporto uno ad uno, cuore a cuore,
è il balsamo migliore per curare le
ferite della donna e dell’uomo
moderni e la sfida consiste, come
facevano i due soprannumerari delle
cene estive del nostro racconto, nel
nutrire per i nostri amici più amore
di quanto ne possa servire. In questo



modo tutti potremo sentirci a casa,
indipendentemente da quali possano
essere stati gli errori, grandi o
piccoli, che possiamo aver commesso
perché ciascuno è migliore della cosa
peggiore che può aver commesso[4].

Figli visibili di Dio

In occasione della somministrazione
di un test di autovalutazione delle
meta-competenze durante una
seduta di tutoring, emergeva per
Carlo la necessità di migliorare
nell’ottimismo. Da un esame più
approfondito scaturiva che la
mancanza di ottimismo affondava le
sue radici nel passato: si trattava di
una strategia vitale messa in essere
da Carlo da quando i suoi genitori si
erano, in maniera un po’ burrascosa,
separati. La vicenda dei suoi genitori
aveva lasciato in lui, tra le altre,
un’amara delusione in particolare
nei confronti di suo padre, figura che
Carlo aveva sempre considerato



come riferimento. Da quel momento,
allo scopo di limitare le possibili
ulteriori sofferenze nella sua vita, il
nostro protagonista aveva deciso di
“non credere più nel genere umano e
in particolare nelle relazioni tra le
persone”. Carlo, prima di allora, non
aveva mai sentito parlare dell’Opus
Dei ed era lontano non solo dalla sua
spiritualità, bensì dalla Chiesa
cattolica perché “pur essendo
battezzato e cresimato, non credo nei
sacerdoti perché mi hanno deluso”. Il
primo passo è stato quello di
ricercare motivi per essere grato,
contento, indipendentemente dalla
vicenda dei suoi genitori.

È così che Carlo ha scoperto che si
può essere grati per una bella
giornata, per il verde degli alberi, per
il blu del cielo, per il vento che soffia,
per la luce che illumina, per il sangue
che scorre nelle vene, per gli occhi
che vedono, per il cuore che batte…
ha, cioè, iniziato a non dare per



scontato quello che lo circondava. Il
passo successivo è stato quello di
unificare tanta bellezza dandole un
Autore: come è possibile che ci siano
tutte queste cose molto belle? Chi le
ha fatte e perché? Dal valore del
bello ha iniziato, dunque, a porsi
domande più profonde sul senso
dell’esistenza del tutto fino ad
arrivare ad affrontare l’argomento
per lui più importante: solo un Padre
può essere così munifico e al tempo
stesso tenero al punto da regalarmi
un universo così bello. Non un
generico Creatore, bensì un Padre.
Ma un Padre non è un’entità astratta,
infatti si può essere padri solo se
esiste un figlio: è il figlio, infatti, che
determina l’esistenza del padre. 

Il ragionamento di Carlo è stato: “il
creato è una cosa che si vede, si tocca.
Immaginare che il Padre abbia creato
l’universo visibile per il Figlio, che è
invisibile in quanto puro spirito, è un
non senso. Allora vuol dire che



l’universo visibile è stato creato per i
suoi figli visibili, cioè per me! Quindi
io sono figlio!”. La sua inquieta
ricerca di una figura paterna stava
giungendo, dopo tanti anni, a un
punto stabile, fermo, sicuro: a casa.

Il passo successivo è stato, nelle
settimane seguenti, sapere che c’era
stata anche un’altra persona che
aveva fatto la sua stessa scoperta, che
si chiama san Josemaría e ha fondato
l’Opus Dei a fondamento del cui
spirito vi è proprio la filiazione
divina, cioè la percezione con
particolare evidenza dell’essere figli
di Dio. Carlo ha, così, iniziato un suo
personale itinerario di
approfondimento della figura di san
Josemaría, tutt’ora in corso. Dopo
molti anni ha ripreso a confessarsi,
frequenta la Messa domenicale e ha
iniziato a fare dieci minuti di
orazione al giorno con l’idea di
parlare con Gesù e chiedergli di
sistemare alcune cose che nella sua



vita non vanno e, in particolare, di
trovare la forza di perdonare suo
padre. Carlo non è molto lontano da 
casa e san Josemaría sarà custode dei
suoi prossimi passi perché è questa
un’altra caratteristica dei padri: non
lasciano mai da soli i figli.

Quali sono le sfide di oggi per chi
cerca di vivere ogni giorno il
messaggio di san Josemaría? Essere
fedeli, di una fedeltà meticolosa e al
tempo stesso viva ed affettuosa alle
sue parole: «Siamo stati scelti
dall’amore di Dio, figlie e figli
carissimi, per vivere il cammino
dell’Opera, sempre giovane e sempre
nuovo, questa avventura umana e
soprannaturale che consiste nel
corredimere con Cristo, nella stretta e
intima partecipazione all’impazienza
di Gesù di propagare il fuoco che era
venuto a gettare sulla terra. Cristo
non è fallito: la sua dottrina e la sua
vita stanno continuando a fecondare
il mondo. La sua redenzione è



sufficiente e sovrabbondante ma ci
tratta da esseri intelligenti e liberi e
ha voluto che, misteriosamente,
diamo compimento a ciò che manca
nella nostra carne, nella nostra vita,
della sua passione pro corpore eius,
quod est Ecclesia. La redenzione è in
atto e voi ed io siamo corredentori.
Vale la pena giocarsi l’intera esistenza
e saper soffrire per amore»[5].

[1] San Josemaría, Lettera n. 29 (Sulla
missione dell’opera di san Gabriele
nell’evangelizzazione del mondo e
nella promozione della santità dei
fedeli laici), paragrafo n.6.

[2] J.R.R. Tolkien, Lo Hobbit, Adelphi,
Milano 1973, pag. 67.

[3] Messaggio del Padre, 10-VI-2021.

[4] Il concetto è tratto dal film End of
justice - Nessuno è innocente del 2017.



Il protagonista, Denzel Washington,
dice: “Siamo migliori della cosa
peggiore che abbiamo fatto”.

[5] Lettera n. 29 - cit., paragrafo n.1.

“100 anni di gratitudine” è una
raccolta di testimonianze che
accompagnano le Assemblee
regionali dell’Opus Dei per il 2024. 
Clicca qui per leggere le
testimonianze pubblicate finora, o
per approfondire i temi delle
Assemblee regionali.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/100-anni-di-
gratitudine-1-sentirsi-a-casa/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/tag/centenario-opus-dei/
https://opusdei.org/it-it/article/100-anni-di-gratitudine-1-sentirsi-a-casa/
https://opusdei.org/it-it/article/100-anni-di-gratitudine-1-sentirsi-a-casa/
https://opusdei.org/it-it/article/100-anni-di-gratitudine-1-sentirsi-a-casa/

	100 anni di gratitudine (1) - Sentirsi a casa

