
opusdei.org

10. Giobbe. La prova
della fede, la
benedizione
dell’attesa

In questa catechesi sulla
vecchiaia papa Francesco
presenta la figura di Giobbe,
"testimone della fede che non
accetta una “caricatura” di Dio,
ma grida la sua protesta di
fronte al male, finché Dio
risponda e riveli il suo volto".

18/05/2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!



Il brano biblico che abbiamo
ascoltato chiude il Libro di Giobbe,
un vertice della letteratura
universale. Noi incontriamo Giobbe
nel nostro cammino di catechesi
sulla vecchiaia: lo incontriamo come
testimone della fede che non accetta
una “caricatura” di Dio, ma grida la
sua protesta di fronte al male, finché
Dio risponda e riveli il suo volto. E
Dio alla fine risponde, come sempre
in modo sorprendente: mostra a
Giobbe la sua gloria ma senza
schiacciarlo, anzi, con sovrana
tenerezza, come fa Dio, sempre, con
tenerezza. Bisogna leggere bene le
pagine di questo libro, senza
pregiudizi, senza luoghi comuni, per
cogliere la forza del grido di Giobbe.
Ci farà bene metterci alla sua scuola,
per vincere la tentazione del
moralismo davanti all’esasperazione
e all’avvilimento per il dolore di aver
perso tutto.



In questo passaggio conclusivo del
libro – noi ricordiamo la storia,
Giobbe che perde tutto nella vita,
perde le ricchezze, perde la famiglia,
perde il figlio e perde anche la salute
e rimane lì, piagato, in dialogo con
tre amici, poi un quarto, che vengono
a salutarlo: questa è la storia – e in
questo passaggio di oggi, il passaggio
conclusivo del libro, quando Dio
finalmente prende la parola (e
questo dialogo di Giobbe con i suoi
amici è come una strada per arrivare
al momento che Dio dia la sua
parola) Giobbe viene lodato perché
ha compreso il mistero della
tenerezza di Dio nascosta dietro il suo
silenzio. Dio rimprovera gli amici di
Giobbe che presumevano di sapere
tutto, sapere di Dio e del dolore, e,
venuti per consolare Giobbe,
avevano finito per giudicarlo con i
loro schemi precostituiti. Dio ci
preservi da questo pietismo ipocrita
e presuntuoso! Dio ci preservi da
quella religiosità moralistica e quella



religiosità di precetti che ci dà una
certa presunzione e porta al
fariseismo e all’ipocrisia.

Ecco come si esprime il Signore nei
loro confronti. Così dice il Signore:
«La mia ira si è accesa contro di [voi]
[…], perché non avete detto di me
cose rette come il mio servo Giobbe.
[…]»: questo è quello che dice il
Signore agli amici di Giobbe. «Il mio
servo Giobbe pregherà per voi,
affinché io, per riguardo a lui, non
punisca la vostra stoltezza, perché
non avete detto di me cose rette
come il mio servo Giobbe» (42,7-8).
La dichiarazione di Dio ci sorprende,
perché abbiamo letto le pagine
infuocate della protesta di Giobbe,
che ci hanno lasciato sgomenti.
Eppure – dice il Signore – Giobbe ha
parlato bene, anche quando era
arrabbiato e anche arrabbiato contro
Dio, ma ha parlato bene, perché ha
rifiutato di accettare che Dio sia un
“Persecutore”, Dio è un’altra cosa. E



in premio Dio restituisce a Giobbe il
doppio di tutti i suoi beni, dopo
avergli chiesto di pregare per quei
suoi cattivi amici.

Il punto di svolta della conversione
della fede avviene proprio al culmine
dello sfogo di Giobbe, là dove dice:
«Io lo so che il mio Vendicatore è vivo
e che, ultimo, si ergerà sulla polvere!
Dopo che questa mia pelle sarà
distrutta, senza la mia carne, vedrò
Dio. Io lo vedrò, io stesso, e i miei
occhi lo contempleranno, non da
straniero» (19,25-27). Questo
passaggio è bellissimo. A me viene in
mente la fine di quell’oratorio
geniale di Haendel, il Messia, dopo
quella festa dell’Alleluja lentamente
il soprano canta questo passaggio: “Io
so che il mio Redentore vive”, con
pace. E così, dopo tutta questa cosa di
dolore e di gioia di Giobbe, la voce
del Signore è un’altra cosa. “Io so che
il mio Redentore vive”: è una cosa
bellissima. Possiamo interpretarlo



così: “Mio Dio, io so che Tu non sei il
Persecutore. Il mio Dio verrà e mi
renderà giustizia”. È la fede semplice
nella risurrezione di Dio, la fede
semplice in Gesù Cristo, la fede
semplice che il Signore sempre ci
aspetta e verrà.

La parabola del libro di Giobbe
rappresenta in modo drammatico ed
esemplare quello che nella vita
accade realmente. Cioè che su una
persona, su una famiglia o su un
popolo si abbattono prove troppo
pesanti, prove sproporzionate
rispetto alla piccolezza e fragilità
umana. Nella vita spesso, come si
dice, “piove sul bagnato”. E alcune
persone sono travolte da una somma
di mali che appare veramente
eccessiva e ingiusta. E tante persone
sono così.

Tutti abbiamo conosciuto persone
così. Siamo stati impressionati dal
loro grido, ma spesso siamo anche



rimasti ammirati di fronte alla
fermezza della loro fede e del loro
amore nel loro silenzio. Penso ai
genitori di bambini con gravi
disabilità o a chi vive un’infermità
permanente o al familiare che sta
accanto... Situazioni spesso aggravate
dalla scarsità di risorse economiche.
In certe congiunture della storia,
questi cumuli di pesi sembrano darsi
come un appuntamento collettivo. È
quello che è successo in questi anni
con la pandemia di Covid-19 e che sta
succedendo adesso con la guerra in
Ucraina.

Possiamo giustificare questi “eccessi”
come una superiore razionalità della
natura e della storia? Possiamo
benedirli religiosamente come
giustificata risposta alle colpe delle
vittime, che se li sono meritati? No,
non possiamo. Esiste una sorta di
diritto della vittima alla protesta, nei
confronti del mistero del male,
diritto che Dio concede a chiunque,



anzi, che è Lui stesso, in fondo, a
ispirare. Alle volte io trovo gente che
mi si avvicina e mi dice: “Ma, Padre,
io ho protestato contro Dio perché ho
questo problema, quell’altro …”. Ma,
sai, caro, che la protesta è un modo
di preghiera, quando si fa così.
Quando i bambini, i ragazzi
protestano contro i genitori, è un
modo per attirare l’attenzione e
chiedere che si prendano cura di
loro. Se tu hai nel cuore qualche
piaga, qualche dolore e ti viene
voglia di protestare, protesta anche
contro Dio, Dio ti ascolta, Dio è Padre,
Dio non si spaventa della nostra
preghiera di protesta, no! Dio
capisce. Ma sii libero, sii libera nella
tua preghiera, non imprigionare la
tua preghiera negli schemi
preconcetti! La preghiera dev’essere
così, spontanea, come quella di un
figlio con il padre, che gli dice tutto
quello che gli viene in bocca perché
sa che il padre lo capisce. Il “silenzio”
di Dio, nel primo momento del



dramma, significa questo. Dio non si
sottrarrà al confronto, ma all’inizio
lascia a Giobbe lo sfogo della sua
protesta, e Dio ascolta. Forse, a volte,
dovremmo imparare da Dio questo
rispetto e questa tenerezza. E a Dio
non piace quella enciclopedia –
chiamiamola così – di spiegazioni, di
riflessione che fanno gli amici di
Giobbe. Quello è succo di lingua, che
non è giusto: è quella religiosità che
spiega tutto, ma il cuore rimane
freddo. A Dio non piace, questo.
Piace più la protesta di Giobbe o il
silenzio di Giobbe.

La professione di fede di Giobbe –
che emerge proprio dal suo
incessante appello a Dio, a una
giustizia suprema – si completa alla
fine con l’esperienza quasi mistica,
direi io, che gli fa dire: «Io ti
conoscevo solo per sentito dire, ma
ora i miei occhi ti hanno
veduto» (42,5). Quanta gente, quanti
di noi dopo un’esperienza un po’



brutta, un po’ oscura, dà il passo e
conosce Dio meglio di prima! E
possiamo dire, come Giobbe: “Io ti
conoscevo per sentito dire, ma
adesso ti ho visto, perché ti ho
incontrato. Questa testimonianza è 
particolarmente credibile se la
vecchiaia se ne fa carico, nella sua
progressiva fragilità e perdita. I
vecchi ne hanno viste tante nella
vita! E hanno visto anche
l’inconsistenza delle promesse degli
uomini. Uomini di legge, uomini di
scienza, uomini di religione persino,
che confondono il persecutore con la
vittima, imputando a questa la
responsabilità piena del proprio
dolore. Si sbagliano!

I vecchi che trovano la strada di
questa testimonianza, che converte il
risentimento per la perdita nella
tenacia per l’attesa della promessa di
Dio – c’è un cambiamento, dal
risentimento per la perdita verso una
tenacia per seguire la promessa di



Dio – questi vecchi sono un presidio
insostituibile per la comunità
nell’affrontare l’eccesso del male. Lo
sguardo dei credenti che si rivolge al
Crocifisso impara proprio questo.
Che possiamo impararlo anche noi,
da tanti nonni e nonne, da tanti
anziani che, come Maria, uniscono la
loro preghiera, a volte straziante, a
quella del Figlio di Dio che sulla
croce si abbandona al Padre.
Guardiamo gli anziani, guardiamo i
vecchi, le vecchie, le vecchiette;
guardiamoli con amore, guardiamo
la loro esperienza personale. Essi
hanno sofferto tanto nella vita,
hanno imparato tanto nella vita, ne
hanno passate tante, ma alla fine
hanno questa pace, una pace – io
direi – quasi mistica, cioè la pace
dell’incontro con Dio, tanto che
possono dire “Io ti conoscevo per
sentito dire, ma adesso ti hanno visto
i miei occhi”. Questi vecchi
assomigliano a quella pace del figlio



di Dio sulla croce che si abbandona
al Padre.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/10-giobbe-la-
prova-della-fede-la-benedizione-

dellattesa/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/10-giobbe-la-prova-della-fede-la-benedizione-dellattesa/
https://opusdei.org/it-it/article/10-giobbe-la-prova-della-fede-la-benedizione-dellattesa/
https://opusdei.org/it-it/article/10-giobbe-la-prova-della-fede-la-benedizione-dellattesa/
https://opusdei.org/it-it/article/10-giobbe-la-prova-della-fede-la-benedizione-dellattesa/

	10. Giobbe. La prova della fede, la benedizione dell’attesa

