
opusdei.org

Meditazioni: Venerdì
della 29ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
venerdì della ventinovesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: Riscoprire
i segni di Gesù; Discernere per
essere liberi; Indirizzare il
corso della nostra vita.

- Riscoprire i segni di Gesù

- Discernere per essere liberi

- Indirizzare il corso della nostra vita



Oggi disponiamo di tanti strumenti
per prevedere le condizioni
metereologiche. I contemporanei di
Gesù non possedevano questa
tecnologia, ma osservando alcuni
fenomeni potevano intuire quello
che sarebbe accaduto. Certamente,
tale sapienza rimaneva riflessa in
detti popolari o canzoni che
prevedevano il clima quando si
verificavano alcune circostanze.
Gesù utilizza queste conoscenze
popolari quando si rivolge alle
moltitudini per invitarle a credere in
lui: «Quando vedete una nuvola
salire da ponente, subito dite:
«Arriva la pioggia», e così accade. E
quando soffia lo scirocco, dite: «Farà
caldo», e così accade. Ipocriti! Sapete
valutare l'aspetto della terra e del
cielo; come mai questo tempo non
sapete valutarlo?» (Lc 12, 54-56).

Cristo si lamenta perché i segni che
ha realizzato, i miracoli, la sua vita e
la sua dottrina, avrebbero dovuto



essere sufficienti per riconoscerlo
come Messia. Il Signore stava
passando proprio accanto a ciascuno
di loro, ma molti non se ne
accorgevano. Anche oggi Dio passa
per la nostra vita, nella bellezza e
nella fatica di ciò che è quotidiano,
nei momenti di gioia e in quelli nei
quali sperimentiamo il dolore. Ed è
proprio in tali circostanze che
possiamo scoprire che Dio è vicino a
noi e che si interessa delle nostre
preoccupazioni. Allora come oggi,
conservare il cuore sensibile e aperto
alla provvidenza, che cresce nella
preghiera personale, continua ad
essere la porta per scoprire l’agire di
Dio per noi.

«Cercando il Signore in questo modo,
diceva san Josemaría, la nostra
giornata si trasforma tutta intera in
un'intima e fiduciosa conversazione.
È quanto ho affermato e scritto tante
volte, né mi importa ripeterlo,
perché il Signore ci fa vedere — con



il suo esempio — che questa è la
condotta da seguire: orazione
costante, dalla mattina alla sera,
dalla sera alla mattina. Quando tutto
riesce facile gli diciamo: «Grazie, mio
Dio!». E quando giunge il momento
difficile: «Signore, non mi
abbandonare!»[1].

«E perché non giudicate voi stessi ciò
che è giusto?», chiede il Signore a
quelli che lo ascoltavano. Il giudizio
che diamo sulle cose più importanti
della nostra vita non riguarda
soltanto l’intelligenza, come se fosse
qualcosa di esclusivamente teorico,
ma richiede l’adesione della nostra
volontà. Effettivamente, lo Spirito
Santo ci illumina per poter capire
quello che succede dentro di noi e
nel mondo che ci circonda. E ci aiuta
a distinguere con maggiore chiarezza



quali sono le vere motivazioni che
muovono la nostra condotta.

Discernere la verità della nostra vita
non è sempre facile. Tuttavia,
soltanto partendo da questo processo
possiamo godere di una profonda
libertà interiore: «Se rimanete nella
mia parola, siete davvero miei
discepoli; conoscerete la verità e la
verità vi farà liberi» (Gv 8, 31-32).
Non saranno le circostanze esterne
che ci spingeranno ad agire così, e
neppure un motivo più o meno
nobile. Il motore del nostro agire
sarà soprattutto l’amore, la
convinzione che questa decisione è la
migliore per noi stessi e per chi sta
attorno a noi. Il discernimento
«richiede che io mi conosca, che
sappia cosa è bene per me qui e ora.
Richiede soprattutto un rapporto
filiale con Dio. Dio è Padre e non ci
lascia soli, è sempre disposto a
consigliarci, a incoraggiarci, ad
accoglierci. Ma non impone mai il



suo volere. Perché? Perché vuole
essere amato e non temuto. E anche
Dio ci vuole figli non schiavi: figli
liberi. E l’amore si può vivere solo
nella libertà»[2]. Il Signore non vuole
che ci limitiamo a fare cose buone
esteriori, ma desidera che agiamo
anche con il cuore. Perché «la vera
libertà di spirito - sottolinea il prelato
dell’Opus Dei - è la capacità e la
disposizione abituale di agire per
amore, soprattutto nell’impegno di
attenersi a ciò che, in ogni
circostanza, Dio chiede a ciascuno»[3].

«Quando vai con il tuo avversario
davanti al magistrato, lungo la strada
cerca di trovare un accordo con lui,
per evitare che ti trascini davanti al
giudice e il giudice ti consegni
all'esattore dei debiti e costui ti getti
in prigione. Io ti dico: non uscirai di
là finché non avrai pagato fino



all'ultimo spicciolo» (Lc 12, 58-59).
Con questa immagine il Signore ci
insegna che, per quanto l’uomo viva
nell’errore, tuttavia è sempre in
tempo per rettificare. Quanto prima
lo fa, tanto meglio è, dato che è in
viaggio verso il giudizio che verrà
dato quando finisce la sua esistenza
terrena: «Si affretti, dunque,
commenta un padre della Chiesa, a
prendere parte ora alla prima
resurrezione chi non vuole essere
condannato con il castigo eterno
della seconda morte. Quelli che nella
vita presente, trasformati dal timore
di Dio, passano dalla cattiva condotta
alla buona, passano dalla morte alla
vita, e più tardi saranno trasformati
dalla loro umile condizione a una
condizione gloriosa»[4].

Tutti abbiamo cose da rettificare. Di
alcune siamo molto coscienti, e
chiediamo aiuto al Signore per
accettarle con serenità e lottare con
pazienza e fiducia. Altre, invece,



possono passare inosservate. Lo
spirito di esame ci aiuta a
«conseguire la limpidezza del cuore,
che ci condurrà a veder Dio in
tutto»[5]. Così, possiamo distinguere
nel nostro quotidiano tra il bene e il
male, «tra quello che viene da Dio e
quello che proviene dalle nostre
stesse passioni o dal diavolo»[6].

L’esame di coscienza quotidiano è
«leggere nel libro del nostro cuore
quello che è successo nel corso della
giornata»[7]. Ordinariamente, sono
sufficienti pochi minuti a fine
giornata, anche se ci sono occasioni
per dedicarvi un maggior tempo:
prima della confessione, in un ritiro
spirituale, quando è successo
qualcosa di particolarmente
significativo... «Ad ogni modo, è
sempre conveniente invocare lo
Spirito Santo, perché ci conceda la
sua luce, e terminare con un atto di
dolore e qualche proposito concreto
per il giorno dopo. Così



raddrizzeremo la nostra rotta e
cancelleremo con atti di contrizione
le macchie con cui forse abbiamo
imbrattato il libro della nostra
vita»[8]. Chiediamo alla Madonna di
aiutarci nella nostra quotidiana lotta
per far sì che suo Figlio sia il centro
della nostra vita.

[1] San Josemaría, Amici di Dio, n.
247.

[2] Francesco, Udienza, 31-VIII-2022.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 9-I-2018, n. 5.

[4] San Fulgenzio di Ruspe, De
remissione peccatorum, 12,4.

[5] Beato Álvaro del Portillo, Lettera
pastorale, 8-XII-1976, n.8.

[6] Ibidem.



[7] Francesco, Udienza, 30-XI-2022.

[8] Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 1-I-2016.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-venerdi-29a-settimana-
tempo-ordinario/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-venerdi-29a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-venerdi-29a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-venerdi-29a-settimana-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-venerdi-29a-settimana-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Venerdì della 29ª settimana del Tempo Ordinario

