
opusdei.org

Meditazioni sulla
quinta domenica di
san Giuseppe

Meditazioni per pregare nella
quinta domenica di san
Giuseppe: Giuseppe accetta i
progetti divini; Scoprire Dio
nella realtà quotidiana; La
coerenza del modo di fare di
Dio.

Giuseppe accetta i progetti divini
Scoprire Dio nella realtà quotidiana
La coerenza del modo di fare di Dio

Giuseppe accetta i progetti divini



La vita ordinaria è piena di occasioni
e di decisioni che imprimono una
determinata direzione, e alcune di
esse hanno una importanza
trascendentale per il nostro futuro.
Se abitualmente abbiamo bisogno di
valutare le cose alla presenza di Dio,
a maggior ragione in certe situazioni
particolari. «Giuseppe, figlio di
Davide, non temere di prendere con
te Maria, tua sposa» (Mt 1, 20), disse
l’angelo al patriarca. Il vangelo di san
Matteo ci dice che Giuseppe
considerò quello che succedeva nella
sua orazione per stabilire in che
modo agire. In tal modo si fa
presente a noi «come figura di uomo
rispettoso, delicato, che, pur non
possedendo tutte le informazioni, si
decide per la reputazione, la dignità
e la vita di Maria. E nel suo dubbio su
come agire nel modo migliore, Dio lo
ha aiutato a scegliere illuminando il
suo giudizio»[1].



Santa Maria concepì Cristo grazie
alla fede, perché accolse i progetti del
Signore, credette che si adempissero
le parole dette dall’angelo. Possiamo
applicare lo stesso ragionamento a
san Giuseppe che accolse tutto quello
che gli fu comunicato da parte di Dio.
Il santo patriarca si fidò di quelle
parole e si lasciò coinvolgere
personalmente in ciò che gli era stato
annunciato. Fece suo il progetto di
Dio, certo che fosse una cosa buona,
non soltanto per l’umanità in
generale, ma anche per lui stesso: si
sentiva felice di essere dentro quella
storia; aveva aderito al progetto e
voleva portarlo avanti. Nel
linguaggio comune diciamo che la
riproduzione di un’opera d’arte è
«fedele» quando rispecchia il
progetto originale dell’artista. Dio
entra in rapporto con le creature che
posseggono una libertà autentica;
l’arte, allora, consiste nell’imparare
nel corso della vita ad accogliere i
suoi progetti e nel riconoscere in essi



una bontà per noi e per coloro che ci
sono vicini.

Scoprire Dio nella realtà
quotidiana

San Giuseppe sa cavarsela nelle
situazioni normali: nel lavoro, nella
famiglia, nella vita ordinaria..., ed è lì
che impara ad accogliere e a
trasformare in vita il dono di Dio.
Questa disposizione è indispensabile
per tutti i cristiani. Al santo patriarca
possiamo chiedere di rinnovare il
nostro sguardo e il nostro cuore
perché abbiano la freschezza di
aprirci ai doni e ai progetti divini.

Siamo tutti chiamati a formare
famiglie, che, imitando quella di
Cristo, spalanchino le proprie porte.
Accogliere vuol dire avere il coraggio
di ricevere con tenerezza,
riconoscere ciò che è buono, andare



avanti, avere iniziativa, non
rassegnarsi alla comodità di ciò che
si conosce né cedere alla passività.
Accettare vuol dire avere una
disposizione abituale a essere
sempre pronto alle necessità degli
altri. Giuseppe «è un coraggioso e
forte protagonista. L’accoglienza è un
modo attraverso cui si manifesta
nella nostra vita il dono della
fortezza che ci viene dallo Spirito
Santo»[2]. Il santo patriarca è un
uomo fedele, sempre pronto ad
accogliere, in primo luogo la parola
di Dio; però accoglie anche il
chiaroscuro della storia nella quale si
vede inserito, accoglie le sfide che il
mondo e le persone che gli stanno
accanto impongono alla sua
missione. «Torna ancora una volta il
realismo cristiano, che non butta via
nulla di ciò che esiste. La realtà, nella
sua misteriosa irriducibilità e
complessità, è portatrice di un senso
dell’esistenza con le sue luci e le sue
ombre. È questo che fa dire



all’apostolo Paolo: “Noi sappiamo che
tutto concorre al bene, per quelli che
amano Dio” (Rm 8,28). E
Sant’Agostino aggiunge: “Anche
quello che viene chiamato male”. In
questa prospettiva totale, la fede dà
significato ad ogni evento lieto o
triste»[3].

A san Josemaría piaceva riflettere sul
fatto che san Giuseppe cerca
continuamente il modo migliore di
adempire i progetti divini, che ormai
sono diventati i suoi; «colloca al
servizio della fede tutta la sua
esperienza umana. Di ritorno
dall’Egitto, avendo saputo che era re
della Giudea Archelao, al posto di suo
padre Erode, ebbe paura di andarvi.
Ha imparato a muoversi nell’ambito
del piano divino e, a conferma che il
suo presentimento corrisponde
effettivamente alla volontà di Dio,
riceve l’indicazione di riparare in
Galilea»[4]. Nel nostro cammino per
portare avanti la missione che Dio ci



ha affidato faremo dei passi avanti e
altri indietro; ma anche nei momenti
che possono sembrare cattivi
potremo scoprire la voce di Dio che
ci consola, ci istruisce e ci illumina.
«Accogliere così la vita ci introduce a
un significato nascosto. La vita di
ciascuno di noi può ripartire
miracolosamente, se troviamo il
coraggio di viverla secondo ciò che ci
indica il Vangelo. E non importa se
ormai tutto sembra aver preso una
piega sbagliata e se alcune cose
ormai sono irreversibili. Dio può far
germogliare fiori tra le rocce»[5].

La coerenza del modo di fare di
Dio

«Osservate qual è l’ambiente in cui
Cristo nasce – ci suggeriva san
Josemaría –. Lì tutto ci sprona a una
donazione incondizionata: Giuseppe



– una storia di aspre vicende, che si
uniscono alla gioia di essere il
custode di Gesù – mette in gioco la
sua dignità, la serena continuità del
suo lavoro, la tranquillità del futuro;
tutta la sua esistenza è una
immediata disponibilità a far ciò che
Dio gli chiede [...]. A Betlemme
nessuno si riserva nulla. Lì non si
sente parlare della mia dignità, del
mio tempo, del mio lavoro, delle mie
idee, dei miei gusti, del mio denaro; lì
tutto viene messo al servizio del
grandioso gioco di Dio con
l’umanità»[6]. Per poter accogliere la
realtà e le altre persone così come ha
fatto il santo patriarca, abbiamo
bisogno di abbandonarci nelle
certezze di Dio più che nelle nostre;
così saremo disposti a imparare da
tutti e da tutto, anche dai nostri
errori, perché dietro scopriremo
sempre un sussurro divino. «La vita
spirituale che Giuseppe ci mostra
non è una via che spiega, ma una via
che accoglie. Solo a partire da questa



accoglienza, da questa
riconciliazione, si può anche intuire
una storia più grande, un significato
più profondo»[7].

San Giuseppe fece tesoro
dell’annuncio dell’angelo e si mise in
cammino verso i luoghi che gli
sembravano i più adatti per Gesù; né
del resto aveva discusso con la sua
sposa sulla propria reazione quando
aveva saputo che essa avrebbe dato
alla luce un figlio. Nel cercare una
locanda per il Bambino che stava per
nascere, san Giuseppe non si lamentò
ogni volta che gli rifiutarono alloggio,
e neppure volle fermarsi
ostinatamente a Betlemme, vista la
minaccia di Erode, per quanto
ingiusto fosse intraprendere un
cammino verso l’Egitto. In ognuna di
queste vicende san Josemaría nota
che il santo patriarca «apprese a
poco a poco che i disegni
soprannaturali hanno una coerenza
divina, sovente in contraddizione



con i piani umani»[8]. Ecco perché
abbiamo bisogno di chiedere la
sapienza del padre terreno di Gesù
per imparare a comprendere questa
logica divina, e così accogliere, come
venuti da Dio le persone e gli eventi
che ci coinvolgono.

[1] Papa Francesco, lett. ap. Patris
corde, n. 4.

[2] Ibid.

[3] Ibid.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 42.

[5] Papa Francesco, lett. ap. Patris
corde, n. 4.

[6] San Josemaría, Lettera 14-II-1974,
n. 2.



[7] Papa Francesco, lett. ap. Patris
corde, n. 4.

[8] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 42.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-sulla-quinta-domenica-di-
san-giuseppe/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-sulla-quinta-domenica-di-san-giuseppe/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-sulla-quinta-domenica-di-san-giuseppe/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-sulla-quinta-domenica-di-san-giuseppe/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-sulla-quinta-domenica-di-san-giuseppe/

	Meditazioni sulla quinta domenica di san Giuseppe

