
opusdei.org

Meditazioni: San
Severino, martire (8
novembre)

Riflessioni per meditare nel
giorno di san Severino. I temi
proposti sono: L’unità è un
dono; Per rallegrare Dio e
perché il mondo creda; La
comunione ci apre agli altri.

- L’unità è un dono

- Per rallegrare Dio e perché il mondo
creda

- La comunione ci apre agli altri



A VILLA TEVERE si conservano le
reliquie di san Severino, un soldato
romano del II o III secolo, che fu
martirizzato per la sua fede. In
precedenza queste reliquie si
trovavano in una chiesa di Napoli.
Nel 1957 l’arcivescovo di quella città
le regalò a san Josemaría; l’anno
successivo la Santa Sede concesse la
facoltà che nei centri dell’Opus Dei si
celebrasse la Messa di san Severino
in novembre, e in seguito fu fissata
per il giorno 8 o per il momento più
vicino non impedito. San Josemaría
volle che questa data fosse ogni anno
una occasione perché i suoi figli
rafforzassero la loro unione con
Roma, dov’è il cuore dell’Opera.

Benché possa sembrare che l’unità
sia una cosa che dipende prima di
tutto dai nostri sforzi, in realtà si
tratta anzitutto di un dono di Dio. È
un regalo che lo stesso Cristo chiese a
Dio Padre per la sua Chiesa e che noi
fedeli dell’Opera ricordiamo ogni



giorno quando recitiamo le Preci:
«Perché tutti siano una sola cosa;
come tu, Padre, sei in me e io in
te» (Gv 17, 21). Con queste parole
pronunciate durante l’Ultima Cena,
quasi fossero un testamento
spirituale, «il Signore non ha
comandato ai discepoli l’unità.
Nemmeno ha tenuto loro un discorso
per motivarne l’esigenza. No, ha
pregato il Padre per noi, perché
fossimo una cosa sola. Ciò significa
che non bastiamo noi, con le nostre
forze, a realizzare l’unità. L’unità è
anzitutto un dono, è una grazia da
chiedere con la preghiera»[1].

Chiediamo a Dio l’unità, consapevoli
che senza il suo aiuto non siamo
capaci di ottenerla neppure dentro
noi stessi. Come succedeva a san
Paolo, certe volte il nostro cuore si
accorge di «un conflitto lacerante:
volere il bene ed essere inclinato al
male (cfr. Rm 7, 19)»[2], e
comprendiamo così che, in realtà, la



radice di tante divisioni che notiamo
«tra le persone, nella famiglia, nella
società, tra i popoli e pure tra i
credenti»[3], si trova dentro di noi.
Per superare la divisione abbiamo
bisogno di pregare: di chiedere al
Signore la pace con noi stessi, se
fosse il caso, e anche con gli altri; di
supplicare per l’unità di vita e per
l’unità con i nostri fratelli, superando
differenze e incomprensioni.

«ECCO, COM'È bello e com’è dolce
che i fratelli vivano insieme!» (Sal
133, 1). L’unità è un dono che Dio ci
offre perché egli vuole che viviamo
uniti, vuole che regni tra noi l’affetto,
la giustificazione, la comprensione, il
desiderio di aiutare l’altro... Del
resto, un clima del genere costituisce
una testimonianza semplice di vita
cristiana. Dall’unità «dipende la fede
nel mondo; il Signore infatti ha



chiesto l’unità tra noi “perché il
mondo creda” (Gv 17, 21). Il mondo
non crederà perché lo convinceremo
con buoni argomenti, ma se avremo
testimoniato l’amore che ci unisce e
ci fa vicini a tutti»[4].

L’importanza dell’unità è molto
grande: la sua bellezza e la sua
attrattiva sono fondamentali per la
nostra felicità, per la nostra fedeltà e
anche per attrarre altri nel nostro
cammino. Perciò è in qualche modo
logico che il demonio cerchi con ogni
mezzo di diminuire o incrinare la
concordia, seminare divisioni e litigi
tra gli uomini: in famiglia, nella
società, nella Chiesa. «Il diavolo
sempre divide, perché è conveniente
per lui dividere. Lui insinua la
divisione, ovunque e in tutti i modi,
mentre lo Spirito Santo fa sempre
convergere in unità. Il diavolo, in
genere, non ci tenta sull’alta teologia,
ma sulle debolezze dei fratelli. È
astuto: ingigantisce gli sbagli e i



difetti altrui, semina discordia,
provoca la critica e crea fazioni. La
via di Dio è un’altra: ci prende come
siamo, ci ama tanto, ma ci ama come
siamo e ci prende come siamo; ci
prende differenti, ci prende
peccatori, e sempre ci spinge
all’unità»[5].

Siamo costruttori di unità? Nei
momenti di conflitto, di disaccordo,
quando notiamo quello che a noi
sembrano limiti degli altri, sappiamo
anteporre la chiamata del Signore
all’affetto, alla comprensione, a una
carità fraterna che riesca a superare
le differenze? «L’amore alle anime,
per Dio, ci fa voler bene a tutti,
comprendere, scusare, perdonare»[6].

«UN PADRE, UNA MADRE, che ama
alla follia i due figli, gode vedendo
l’affetto reciproco tra loro e soffre se



vede che questo affetto non c’è»[7]. È
molto probabile che abbiamo
un’esperienza del genere: la gioia dei
genitori quando vedono i loro figli
uniti tra loro, quando notano che i
figli sono capaci di comprendersi, di
fare uno sforzo per andare
d’accordo, di chiedere perdono
all’altro e di perdonare se qualche
volta hanno litigato. Con una gioia
analoga il Signore guarda i suoi figli
nella Chiesa, tutti gli uomini, quando
vede che restano uniti. «Se amiamo
gli altri, facciamo la felicità di Dio e
di Maria»[8].

Cristo chiede al Padre che siamo tutti
una cosa sola. «Non si tratta soltanto
dell’unità di una organizzazione
umanamente ben strutturata, ma
dell’unità conferita dall’Amore:
“Come Tu, Padre, sei in me e io in
Te”. I primi cristiani ne sono un
chiaro esempio: “La moltitudine di
coloro che erano diventati credenti
aveva un cuore solo e un’anima



sola” (At 4, 32). Proprio perché è
conseguenza dell’amore, questa
unità non è uniformità, ma
comunione. Unità nella diversità, che
si manifesta nella gioia di convivere
con le differenze, di imparare ad
arricchirci con gli altri, favorire
attorno a noi un clima di affetto»[9].

Se, con l’aiuto del Signore, cerchiamo
di vivere una unità che sia
comunione, fondata nella carità,
questo stare uniti «non crea un
gruppo chiuso, ma ci invita – come
parte della Chiesa – a offrire la nostra
amicizia a tutte le persone»[10].
Chiediamo a nostra Madre del cielo
di aiutarci ad apprezzare e cercare
sempre l’unità con gli altri nei diversi
ambiti in cui si svolge la nostra vita.

[1] Papa Francesco, Udienza, 20-
I-2021.

[2] Ibidem.

[3] Ibidem.



[4] Ibidem.

[5] Ibidem.

[6] San Josemaría, Forgia, n. 559.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Alla luce
del Vangelo, ed. San Paolo, Milano
2021, p. 157.

[8] Ibidem.

[9] Id., p. 156.

[10] Ibidem.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-san-severino-martire-8-
novembre/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-san-severino-martire-8-novembre/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-san-severino-martire-8-novembre/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-san-severino-martire-8-novembre/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-san-severino-martire-8-novembre/

	Meditazioni: San Severino, martire (8 novembre)

