
opusdei.org

Meditazioni: sabato
della 20ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessione per meditare il
sabato della XX settimana del
Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: dire e fare; solo
Dio ci interessa; spegnere il
pilota automatico.

- Dire e fare.

- Solo Dio ci interessa.

- Spegnere il pilota automatico.

SPESSO glii scribi e i farisei offrono
al Signore l’occasione di insegnare
alla folla la via che conduce alla



salvezza. In un’occasione, Gesù si
riferisce a loro come a maestri che
siedono sulla cattedra di Mosè: si
considerano suoi successori.
Tuttavia, a differenza del patriarca,
«dicono e non fanno» (Mt 23,3). Nella
loro vita si percepisce esteriormente
una mancanza di coerenza. La loro
predicazione di solito è corretta, ma
le loro opere li smentiscono, perché
«legano infatti fardelli pesanti e
difficili da portare e li pongono sulle
spalle della gente, ma essi non
vogliono muoverli neppure con un
dito» (Mt 23,4). Al contrario, Gesù
insegna e vive ciò che predica: «Egli
pratica per primo il comandamento
dell’amore, che insegna a tutti»[1].

Il vero maestro si distingue perché le
sue opere sostengono le verità che
annuncia. Così, la sua vita diventa
attraente per coloro che incrociano il
suo cammino. Il cristiano che vive
con autenticità ciò che crede, diventa
un segno di credibilità. La sua



esistenza non passa inosservata, né
risulta insipida, ma suscita negli altri
il desiderio di avvicinarsi al Signore.
«Fossero tali il tuo contegno e la tua
conversazione che tutti, nel vederti o
nel sentirti parlare, potessero dire:
ecco uno che legge la vita di Gesù
Cristo»[2].

Certamente, la principale ragione che
muove un cristiano a comportarsi
secondo ciò che cerca di insegnare
non è soltanto il desiderio di dare
buon esempio. Questo atteggiamento,
quando nasce dalla vanità, è
anch’esso criticato dal Signore,
quando osserva che alcuni farisei
digiunano e pregano, ma solo «per
essere ammirati dalla gente» (Mt
23,5). «Tu, per esempio, quando
pensi a uno studio che stai facendo,
tu lo pensi soltanto per promuovere
te stesso, per il tuo interesse, o anche
per servire la comunità? Lì, si può
vedere qual è l’intenzionalità di
ognuno di noi»[3]. Se qualche volta ci



accorgiamo che il nostro unico
motivo per fare il bene è ciò che
pensano gli altri, possiamo sempre
rettificare l’intenzione e agire per
amore, cercando in tutto di piacere al
Signore. «Non viviamo per la terra,
né per il nostro onore, ma per l’onore
di Dio, per la gloria di Dio, per il
servizio di Dio: solo questo ci
muove»[4].

IL MAESTRO continua a commentare
la mancanza di autenticità di alcuni
scribi e farisei: «allargano i loro
filattèri e allungano le frange; si
compiacciono dei posti d'onore nei
banchetti, dei primi seggi nelle
sinagoghe, dei saluti nelle piazze,
come anche di essere chiamati
"rabbì" dalla gente» (Mt 23,5-7). In fin
dei conti, questi maestri vivevano più
preoccupati dello sguardo e
dell’opinione degli altri che di dare
gloria a Dio.



La superbia rovina il valore del bene
che perseguiamo. L’umiltà invece,
assicurava san Josemaría, è nella vita
cristiana «come il sale che
insaporisce tutti i cibi. Infatti, anche
se un atto può sembrare virtuoso,
non lo sarà se nasce dalla superbia,
dalla vanità, dalla superficialità; se lo
compiamo pensando a noi stessi,
anteponendoci al servizio di Dio, al
bene delle anime, alla gloria del
Padre, del Figlio e dello Spirito Santo.
Quando l’attenzione si concentra su
di noi, quando ci preoccupiamo se
riceveremo lodi o critiche, ci
facciamo un grave danno. Solo Dio
deve interessarci»[5].

L’umiltà è il fondamento della vita
spirituale. «Se mi chiedete – scriveva
sant’Agostino – che cosa sia l’aspetto
più essenziale nella religione e nella
disciplina di Gesù Cristo, vi
risponderò: la prima è l’umiltà, la
seconda è l’umiltà e la terza è
l’umiltà»[6]. Nella nostra preghiera di



oggi possiamo chiedere al Signore
che ci aiuti a centrarci su di Lui e a
interessarci unicamente alla sua
gloria. L’umiltà porta con sé un sano
oblio di sé che rende la vita più
semplice e gioiosa: permette di
riconoscere la generosità di Dio e di
godere contemplando la bellezza
delle cose create, nelle quali si scopre
un riflesso dell’amore divino.

RACCONTA santa Caterina da Siena
di aver udito Dio che le diceva: «Mi
chiedi di conoscerti e di amarmi, io,
la Verità suprema. Ecco la via per chi
desidera giungere a conoscermi
perfettamente e a gustarmi (...): non
smettere mai di conoscere te stessa, e
quando sarai abbassata nella valle
dell’umiltà, allora in te mi
conoscerai. È in questa conoscenza
che troverai tutto ciò che ti manca,
tutto ciò di cui hai bisogno. (...) Nella
conoscenza di te stessa diventerai
umile, poiché vedrai che tu, da te
sola, non sei nulla e che il tuo essere



viene da me, poiché vi ho amato
prima che esisteste.»[7].

Quando ci conosciamo bene
sappiamo di portare il tesoro della
grazia in vasi di creta. Per questo
riconosciamo ciò che può nuocere
alla nostra anima e cerchiamo di
tenerlo lontano. Allo stesso tempo, ci
rendiamo conto che nessuno è buon
giudice in causa propria, perciò
cerchiamo l’aiuto di una persona che
possa orientarci nella vita spirituale
e sostenerci quando ne abbiamo più
bisogno. Scopriamo anche ciò che ci
affatica o ci mette sotto tensione, sia
per la nostra personalità o modo di
essere, e cerchiamo di accogliere
quei momenti con serenità e spirito
sportivo, per poi trovare un modo di
riposare che ci permetta di
recuperare le forze. Questi
atteggiamenti manifestano una certa
conoscenza di sé fondata sull’umiltà:
ammettiamo di non essere
superuomini con energie illimitate.



«Conoscere sé stessi non è difficile,
ma è faticoso: implica un paziente
lavoro di scavo interiore. Richiede la
capacità di fermarsi, di “disattivare il
pilota automatico”, per acquistare
consapevolezza sul nostro modo di
fare, sui sentimenti che ci abitano,
sui pensieri ricorrenti che ci
condizionano, e spesso a nostra
insaputa. Richiede anche di
distinguere tra le emozioni e le
facoltà spirituali. “Sento” non è lo
stesso di “sono convinto”; “mi sento
di” non è lo stesso di “voglio”. Così si
arriva a riconoscere che lo sguardo
che abbiamo su noi stessi e sulla
realtà è talvolta un po’ distorto.
Accorgersi di questo è una grazia!»[8].
Le madri sono di solito coloro che
conoscono meglio i propri figli – a
volte persino più di loro stessi.
Possiamo chiedere alla Vergine
Maria che ci aiuti a conoscerci, per
poter seguire il Signore con umiltà e
semplicità.



[1] Benedetto XVI, Angelus, 30-
X-2011.

[2] San Josemaría, Cammino, n. 2.

[3] Francesco, Udienza, 5-X-2022.

[4]San Josemaría, Lettera 1, n. 21.

[5] San Josemaría, In dialogo con il
Signore, n. 105.

[6] Sant’Agostino, Epistola 118, 22.

[7] Santa Caterina da Siena, Il
Dialogo, parte I, capitolo I.

[8]Francesco, Udienza, 5-X-2022.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-sabato-della-20a-settimana-
del-tempo-ordinario-2/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-sabato-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario-2/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-sabato-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario-2/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-sabato-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario-2/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-sabato-della-20a-settimana-del-tempo-ordinario-2/

	Meditazioni: sabato della 20ª settimana del Tempo Ordinario

