
opusdei.org

Meditazioni:
Mercoledì della 9ª
settimana del Tempo
Ordinario

Riflessioni per meditare nel
mercoledì della nona settimana
del Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: Sincerità per
cercare la verità di Dio;
Prospettive di eternità; Con
tutto il cuore e con tutta la
mente.

- Sincerità per cercare la verità di Dio

- Prospettive di eternità



- Con tutto il cuore e con tutta la
mente

Sincerità per cercare la verità di
Dio

La nostra storia personale è
delineata in buona misura dagli
incontri che abbiamo con altre
persone: alcune volte si tratta di
incontri casuali e altre volte voluti; in
alcuni casi fanno parte della nostra
attività quotidiana, mentre in altri
casi nascono in modo imprevisto.
Certe volte queste circostanze
producono relazioni di amicizia che
possono anche cambiarci la vita. Il
Vangelo narra alcuni incontri che
Gesù ebbe con i suoi conterranei. Si
tratta di personaggi semplici, che un
incontro quasi fortuito trasformò
completamente, come la donna
samaritana. C’erano anche alcune



figure di rilievo, che cercavano Gesù
per conversare con lui con
l’intenzione di approfondire la
conoscenza di Dio, come Nicodemo.
Comunque, ve ne sono anche altri
che lo interrogano non tanto per
imparare, ma per trovare una
incoerenza tra la sua predicazione e
quello che dicono le Sacre Scritture.

È questo il caso, per esempio, dei
sadducei, i quali non credono nella
risurrezione e si avvicinano a Gesù
per proporgli un caso che, almeno
oggi, può sembrare intricato ed
esagerato: se a una donna sono man
mano morti i mariti che ha avuto, di
chi di loro sarà moglie al momento
della risurrezione? (cfr. Mc 12,
19-23). Quei sadducei non hanno
un’autentica sete di scoprire la
verità; non dialogano con la
disposizione di cambiare in qualcosa
il loro modo di pensare o di uscire
dai loro schemi personali. Non
accettano che «Dio è sempre più



grande di come lo immaginiamo; le
opere che compie sono sorprendenti
rispetto ai nostri calcoli; il suo agire è
diverso, sempre, supera i nostri
bisogni e le nostre attese; e perciò
non dobbiamo mai smettere di
cercarlo e di convertirci al suo vero
volto»[1].

Se ci soffermiamo sull’atteggiamento
dei sadducei, anche noi possiamo
chiederci: cerco di avvicinarmi alla
verità di Dio, sapendo che corro il
rischio di dover rivedere i miei
pregiudizi e modificare i miei
schemi? Sono disposto a far sì che la
grandezza di Dio innalzi il mio
sguardo e i miei punti di vista
qualche volta un po’ macchinosi?
Nessun incontro con Cristo lascia
indifferente chi si avvicina con
umiltà e senza barriere.



Prospettive di eternità

«Non è forse per questo che siete in
errore, perché non conoscete le
Scritture né la potenza di Dio? –
risponde Gesù alla domanda dei
sadducei –. Quando risorgeranno dai
morti, infatti, non prenderanno né
moglie né marito, ma saranno come
angeli nei cieli» (Mc 12, 24-25). E per
far capire chiaramente che la
risurrezione è parte fondamentale
del piano divino e che dopo la morte
non soltanto l’anima troverà la vita,
ma anche il nostro corpo, il Signore
aggiunse che il Dio dei suoi padri
«non è Dio dei morti, ma dei
viventi» (Mc 12, 27).

Una delle questioni su cui più si è
interrogato l’uomo nel corso della
storia riguarda proprio quello che ci
aspetta dopo la morte. E nel Vangelo,
nella parola di Dio sempre attuale,
troviamo la risposta a questa
preoccupazione. Gesù assicura che la



vita non termina con il percorso
terreno. Siamo chiamati a essere
«per sempre simili a Dio»[2]; siamo
stati fatti per non morire mai, ma per
abitare nel cielo, che non è un luogo
fisico al di sopra di noi, ma una
dimensione nuova, nella quale le
nostre più profonde aspirazioni
troveranno compimento. «Dio
conosce e ama l’uomo totale che
siamo attualmente. È, dunque,
immortale quello che cresce e si
sviluppa nella nostra vita già da ora.
È nel nostro corpo che soffriamo e
che amiamo, che speriamo, che
proviamo la gioia e la tristezza, che
facciamo progressi nel tempo»[3].

In questo senso, san Josemaría
diceva che possiamo compiere tutte
le attività qui sulla terra, anche le più
apparentemente piccole, con
«vibrazione d’eternità»[4]. Dietro il
lavoro ben fatto, un dettaglio di
servizio o una breve preghiera, si
nasconde una prospettiva molto più



ampia di quella che forse ci appare
in un primo momento. Nulla di ciò
che facciamo rimane infecondo, ogni
gesto ci può preparare a contemplare
Dio faccia a faccia nella vita eterna.

Con tutto il cuore e con tutta la
mente

Sant’Agostino, mosso dal desiderio di
conoscere meglio Dio per poterlo
amare di più, cercò di andare più a
fondo nella filosofia e in ciò che ci è
stato rivelato dalla fede. Si racconta
che una volta passeggiava sulla riva
del mare, rimuginando nella sua
testa molte riflessioni sulla Trinità.
Vide allora un bambino che correva
verso la sponda e riempiva un
secchiello con l’acqua del mare; poi
ritornava dov’era prima e lo
svuotava in una buca che aveva fatto
nella sabbia. Il bambino ripeteva



l’operazione senza fermarsi fino a
quando sant’Agostino gli domandò
che cosa stava facendo. Allora il
bambino gli spiegò che voleva
svuotare il mare e portare tutta
l’acqua in quella buca. A quel punto
Sant’Agostino gli fece notare che era
un lavoro impossibile, ma il bambino
gli rispose che era molto più difficile
comprendere quello che lui si stava
proponendo: cercare di chiarire il
mistero di Dio.

«La fede e la ragione sono come le
due ali con le quali lo spirito umano
s'innalza verso la contemplazione
della verità. È Dio ad aver posto nel
cuore dell'uomo il desiderio di
conoscere la verità e, in definitiva, di
conoscere Lui perché, conoscendolo
e amandolo, possa giungere anche
alla piena verità su se stesso»[5].
Questo è il modo in cui consideriamo
le cose di Dio, così come ha insegnato
al popolo di Israele: «Amerai il
Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore,



con tutta la tua anima e con tutta la
tua mente» (Mt 22, 37). «Cosa resta
del tuo cuore per amare te stesso? –
domanda sant’Agostino –. Cosa della
tua anima o della tua mente? Dice:
Con tutto. Esige tutto te colui che ti
ha creato»[6].

San Josemaría era solito dire che la
vita di un cristiano è contrassegnata
dalla relazione filiale con Dio e, allo
stesso tempo, dal desiderio di
conoscerlo in profondità. «Pietà di
bambini, dunque; ma non ignoranti,
perché ognuno deve impegnarsi,
nella misura delle sue possibilità,
nello studio serio e scientifico della
fede: la teologia non è altro che
questo. Pietà di bambini – ripeto – e
dottrina sicura di teologi»[7].
Possiamo rivolgerci alla Madonna
affinché ci aiuti a frequentare suo
Figlio con familiarità e ad aver voglia
di amarlo e conoscerlo ogni giorno di
più.



[1] Papa Francesco, Angelus, 11-
XII-2022.

[2] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1023.

[3] Ratzinger, J., Cooperatori della
Verità.

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n.
239.

[5] San Giovanni Paolo II, Fides et
Ratio, Introduzione.

[6] Sant’Agostino, Sermone 34.

[7] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 10.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-mercoledi-della-9a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-mercoledi-della-9a-settimana-del-tempo-ordinario/


meditazioni-mercoledi-della-9a-
settimana-del-tempo-ordinario/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-mercoledi-della-9a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-mercoledi-della-9a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Mercoledì della 9ª settimana del Tempo Ordinario

