
opusdei.org

Meditazioni: Lunedì
della 26ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
lunedì della ventiseiesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: La
trappola della superbia;
Ammirare i doni degli altri;
Conoscere se stesso.

- La trappola della superbia

- Ammirare i doni degli altri

- Conoscere se stesso



«Chi accoglierà questo bambino nel
mio nome, accoglie me; e chi accoglie
me, accoglie colui che mi ha
mandato», disse Gesù; e proseguì:
«Chi infatti è il più piccolo fra tutti
voi, questi è grande» (Lc 9, 48).
Probabilmente queste parole hanno
causato una certa sorpresa tra i suoi
discepoli, che frattanto si erano
ingolfati in una discussione su chi tra
loro fosse il più importante. A quanto
pare non si trattava di una
conversazione proprio su questo
argomento, ma da un certo tempo lo
si dibatteva in qualche modo alle
spalle di Gesù. Perciò l’evangelista,
prima di riferirci la risposta del
Signore, dice che lo fece «conoscendo
il pensiero del loro cuore» (Lc 9, 47).
Improvvisamente, nel bel mezzo di
una discussione fra adulti che
cercano la gloria personale, la figura
di un bambino permette loro di
contemplare chiaramente quello che
il Maestro si aspettava da ognuno di
loro.



Forse i discepoli, durante una
discussione accalorata, avevano
perso di vista Gesù. Invece un
bambino, che non aveva nessun
genere di pretesa, riuscì a
intrufolarsi tra la folla e ad attirare
l’attenzione del Signore. In questa
scena si mette in tutta evidenza il
potere dell’umiltà: quando siamo
sinceramente convinti della nostra
piccolezza, allora troviamo Dio nelle
cose più comuni. Invece, se ci
lasciamo irretire dai pensieri che ci
propone l’orgoglio, finiamo col darci
una importanza eccessiva e ci
rinchiudiamo in labirinti senza
uscita. La Sacra Scrittura ci mostra
che in questa trappola possono finire
anche coloro che, qualche tempo
dopo, saranno i pilastri della Chiesa.

«Senza umiltà non troveremo mai
Dio: troveremo noi stessi. Perché la
persona che non ha umiltà non ha
orizzonti davanti, ha soltanto uno
specchio: guarda sé stesso.



Chiediamo al Signore di rompere lo
specchio e di poter guardare oltre,
all’orizzonte, dove è Lui»[1].

Immediatamente dopo che Gesù
aveva parlato ai suoi discepoli
dell’importanza di farsi bambini,
Giovanni confessa con semplicità:
«Maestro, abbiamo visto uno che
scacciava demoni nel tuo nome e
glielo abbiamo impedito, perché non
ti segue insieme con noi» (Lc 9, 49).
Sembra che gli apostoli
considerassero la propria vocazione
come un privilegio che li collocava al
di sopra degli altri, come qualcosa
che li separava dagli altri. Si tratta,
ancora una volta, della tentazione
della superbia, che ci spinge a
sottolineare i nostri talenti personali,
considerandoli qualcosa di meritato,
anziché contemplare i doni ricevuti e
quelli degli altri con gratitudine. È



una strada che di solito porta
rapidamente all’invidia e intorbida lo
sguardo che noi rivolgiamo alle
persone.

«Gesù gli rispose: “Non lo impedite,
perché chi non è contro di voi, è per
voi”» (Lc 9, 50). Immediatamente
cambia le loro coordinate e li
introduce in quelle di Dio; secondo
lui non esiste una distinzione tra
amici e nemici, ma solo il desiderio
che tutti partecipino con i talenti
personali alla trasmissione del
Vangelo. Invece di lasciarsi
trascinare dalla tendenza a chiudersi
in se stessi, Cristo vuole aprirsi
sempre di più, in modo che tutti
possano partecipare ai suoi doni. «Un
punto-chiave in cui Dio e l’uomo si
differenziano è l’orgoglio: in Dio non
c’è orgoglio, perché Egli è tutta la
pienezza ed è tutto proteso ad amare
e donare vita; in noi uomini, invece,
l’orgoglio è intimamente radicato e



richiede costante vigilanza e
purificazione»[2].

La vera umiltà ci aiuta ad aprirci alle
persone che trattiamo, a metterci al
loro servizio e a rallegrarci alle loro
gioie; l’umiltà ci porta a considerare
qualunque dono di Dio –
specialmente una vocazione nella
Chiesa, come può essere la chiamata
all’Opus Dei – come un dono
destinato ad arricchire tutti. «Il darsi
sinceramente agli altri è di tale
efficacia, che Dio lo premia con
un’umiltà piena di allegria»[3],
afferma san Josemaría. Perciò, se
qualche volta appare la tristezza e ci
rendiamo conto che, come gli
apostoli, abbiamo perduto di vista
Gesù, un passo semplice per
recuperare lo slancio può essere
domandarci: Chi posso servire? Chi
ha bisogno oggi del mio aiuto e dei
doni che Dio mi ha dato?



La virtù dell’umiltà ci permette una
sana e realistica conoscenza di noi
stessi, di accettarci con le nostre luci
e le nostre ombre. Essere umile
significa essere consapevole della
nostra posizione tra il cielo e la terra,
della realtà del peccato e della grazia,
del peso del passato e della speranza
del futuro. Perciò, come insegnava
san Josemaría, l’umiltà ci permette di
scoprire gli aspetti positivi e negativi
della nostra vita, riempiendoci di
gratitudine e di voglia di migliorare:
«L’esperienza della vostra debolezza
e gli insuccessi – immancabili in ogni
sforzo umano – vi daranno più
realismo, più umiltà, più
comprensione per gli altri. I successi
e le gioie saranno un invito alla
gratitudine e vi faranno pensare che
non vivete per voi stessi, ma al
servizio degli altri e di Dio»[4].

Come quel bambino che, nella sua
semplicità, ruba l’attenzione di
Cristo, ogni volta che cerchiamo



veramente il Signore sentiamo la
gioia di chi si sente accolto così come
è. Noi ci rendiamo conto che la
sicurezza di saperci amati da Gesù è
il miglior fondamento per cambiare
la nostra vita: «Imparate da me, che
sono mite e umile di cuore» (Mt 11,
29).

Il canto del Magnificat esprime in
profondità la gioia che ci dona
l’umiltà: «L’anima mia magnifica il
Signore – dice Maria – e il mio spirito
esulta in Dio, mio Salvatore, perché
ha guardato l’umiltà della sua serva.
D’ora in poi tutte le generazioni mi
chiameranno beata. Grandi cose ha
fatto in me l’Onnipotente» (Lc 1,
46-49). Possiamo chiedere a nostra
Madre che ottenga per noi questa
stessa umiltà in modo che Dio possa
fare nella nostra vita le sue grandi
opere.



[1] Papa Francesco, Udienza, 22-
XII-2021.

[2] Benedetto XVI, Angelus, 23-
IX-2012.

[3] San Josemaría, Forgia, n. 591.

[4] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 49.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-lunedi-della-26a-settimana-
del-tempo-ordinario/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-lunedi-della-26a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-lunedi-della-26a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-lunedi-della-26a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-lunedi-della-26a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: Lunedì della 26ª settimana del Tempo Ordinario

