
opusdei.org

Meditazioni: giovedì
della 17ª settimana
del Tempo Ordinario

Riflessioni per meditare nel
giovedì della diciassettesima
settimana del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: La Chiesa,
rete a strascico; Una santità che
riflette il volto di Gesù; Le porte
si aprono.

La Chiesa, rete a strascico

Una santità che riflette il volto di
Gesù

Le porte si aprono



ALCUNI APOSTOLI erano pescatori
del mare di Galilea. Vivendo con
loro, Gesù aveva familiarizzato con le
attività legate a quel mestiere; o
poteva averle conosciute da
precedenti viaggi in altre città
costiere. In un modo o nell'altro,
molti di coloro che venivano ad
ascoltare la sua predicazione
vivevano nei villaggi intorno al lago.
Non sorprende, quindi, che il
Maestro illustri i suoi insegnamenti
con esempi di barche, reti e pesci: «Il
regno dei cieli è simile a una rete
gettata nel mare, che raccoglie ogni
genere di pesci. Quando è piena, i
pescatori la tirano a riva, si mettono
a sedere, raccolgono i pesci buoni nei
canestri e buttano via i cattivi.» (Mt
13, 47-48).

Gesù paragona il suo Regno a una
rete che cattura pesci di ogni tipo. Gli
apostoli sapevano bene che nel lago
ce n'erano di molte specie, ma non
tutte della stessa qualità. Quando



gettavano la rete, non si fermavano a
selezionare ciò che prendevano: lo
avrebbero fatto più tardi, sulla riva,
quando sarebbe arrivato il momento
di fare la cernita. Allora lasciavano le
reti sulla sabbia e iniziavano la
divisione: i pesci utilizzabili
venivano raccolti in cesti e quelli
cattivi venivano gettati via.

La rete è, in un certo senso,
immagine della Chiesa, che ha un
ruolo importante nel portare il
Regno di Dio sulla terra. Anche nella
Chiesa coesistono tutti i tipi di pesci,
e sarà così fino alla fine dei tempi.
Noi stessi lottiamo, attraverso la via
dell'umiltà, per non ritrovarci in
quella parte che viene gettata via.

La Chiesa, scrive san Josemaría, è
un«popolo santo, composto da
creature con le loro miserie: questa
apparente contraddizione segna un
aspetto del mistero della Chiesa. La
Chiesa, che è divina, è anche umana,



perché è formata di uomini, e gli
uomini hanno i loro difetti: Omnes
homines terra et cinis (Sir 17, 27), tutti
noi siamo impastati di terra e
cenere»[1]. Allo stesso tempo,
sappiamo che queste debolezze non
costituiscono l'immagine definitiva
del popolo di Dio. Per sua grazia,
possiamo sempre percepire i segni
della santità nelle persone che ci
stanno vicino e su cui facciamo
affidamento; esse ci mostrano «il
volto più bello della Chiesa»[2].

LA CHIESA è santa perché il suo
fondatore, Cristo, è santo. Egli «amò
la Chiesa come sua sposa e diede se
stesso per essa, al fine di santificarla
(cfr. Ef 5, 25-26), l'ha unita a sé come
suo corpo e l'ha riempita col dono
dello Spirito Santo, per la gloria di
Dio.»[3]. I suoi figli la amano perché in
lei c'è Gesù e in lei troviamo i mezzi
di santificazione, la dottrina e i
sacramenti.



Anche i cristiani sono chiamati a
questa santità. Non si tratta, infatti,
di condurre una vita perfetta,
impeccabile; la Chiesa è santa anche
se al suo interno ci sono persone con
delle debolezze. Pertanto, ciò che è
decisivo nella santità non è tanto
l'assenza di errori, che è impossibile,
ma il desiderio vivo di rimanere in
unione con Cristo, in modo che egli
prenda le redini della nostra vita così
come guida la Chiesa.

«La misura della santità è data dalla
statura che Cristo raggiunge in noi,
da quanto, con la forza dello Spirito
Santo, modelliamo tutta la nostra
vita sulla sua.»[4]. Ogni santo riflette il
volto di Gesù. Quindi, la santità è
fondamentalmente «vivere in unione
con Lui i misteri della sua vita.
Consiste nell’unirsi alla morte e
risurrezione del Signore in modo
unico e personale, nel morire e
risorgere continuamente con Lui. Ma
può anche implicare di riprodurre



nella propria esistenza diversi aspetti
della vita terrena di Gesù»[5]. La
contemplazione di questi misteri ci
aiuterà a manifestarli nella nostra
vita quotidiana, adattandoli
perfettamente al nostro
temperamento e al nostro modo di
essere, purificandoli. La lettura
frequente del Vangelo ci permette di
assimilare il modo di essere di Cristo
e di forgiare in noi stessi la sua
immagine per rifletterla nel mondo.

NELLA CHIESA la bellezza della
santità convive con la bruttezza del
peccato; la grandezza dei cuori
generosi, con la meschinità degli
altri; la forza che raggiunge
l'eroismo, con la debolezza che può
finire nel tradimento. Per questo
nostra Madre è santa e, allo stesso
tempo, nei suoi fedeli, sempre
bisognosa di purificazione e
conversione. In ogni caso, oltre a
tendere umilmente alla nostra
santità «quando il Signore permette



che la debolezza umana appaia, la
nostra reazione deve essere quella di
chi vede la propria madre ammalata
o maltrattata: deve amarla di più,
moltiplicare le manifestazioni
esterne e interne di affetto. Se
amiamo la Chiesa, non sorgerà mai
dentro di noi l'interesse morboso di
presentare come colpe della Madre le
miserie di alcuni suoi figli.»[6].

In numerose occasioni, Gesù Cristo
ha predicato che non è venuto per
guarire i sani, ma i malati. Con le sue
parole e i suoi gesti ha dimostrato di
essere più interessato ai peccatori
che a coloro che si ritenevano già
giustificati. Per questo, nella sua vita
quotidiana, il Maestro non esitava ad
avvicinarsi a coloro che,
esteriormente, potevano sembrare
lontani da Dio: rivolgeva loro la sua
parola, li invitava a vivere con lui e a
seguirlo.



La famiglia che Gesù ha formato con
i suoi seguaci non era una comunità
di uomini e donne perfetti, chiusa in
se stessa. Per questo la Chiesa è
chiamata a essere una casa dalle
porte aperte, affinché tutti coloro che
lo desiderano possano entrare, senza
distinzioni, perché la misericordia di
Dio "vuole che tutti gli uomini siano
salvati" (1 Tim 2, 4). Le porte del
nostro cuore saranno sempre aperte
perché tutti possano dissetarsi di Dio.
Possiamo chiedere a Maria, Madre
della Chiesa, di saper riflettere nella
nostra vita il volto del popolo santo
di Dio.

[1] San Josemaría, La Chiesa nostra
madre, n. 23.

[2] Francesco, Gaudete et Exsultate, n.
9.

[3] Lumen Gentium, n. 39.

[4] Benedetto XVI, Udienza, 13-
IV-2011.



[5] Francesco, Gaudete et Exsultate, n.
20.

[6] San Josemaría, La Chiesa nostra
madre, n. 24.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-giovedi-della-17a-
settimana-del-tempo-ordinario/

(21/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-giovedi-della-17a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-giovedi-della-17a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-giovedi-della-17a-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-giovedi-della-17a-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: giovedì della 17ª settimana del Tempo Ordinario

