
opusdei.org

Meditazioni: 8ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo C)

Riflessioni per meditare
nell’ottava domenica del Tempo
Ordinario. I temi proposti sono:
L’importanza della formazione
per l’apostolato; Guardare
prima di tutto i propri difetti;
Purificare il nostro cuore per
dare buoni frutti.

- L’importanza della formazione per
l’apostolato

- Guardare prima di tutto i propri
difetti



- Purificare il nostro cuore per dare
buoni frutti

«PUÒ FORSE UN CIECO GUIDARE UN
ALTRO CIECO? – si domanda Gesù, in
modo retorico, nella sua
predicazione –. Non cadranno tutti e
due in un fosso?» (Lc 6, 39). Se
ricordiamo che il Signore aveva detto
anche che l’occhio è la lampada
dell’anima (cfr. Mt 6, 22), questo
insegnamento acquista una grande
importanza per la nostra attività
apostolica.

A un cieco non serve ricevere un
orientamento da un altro cieco,
benché questi abbia una intenzione
generosa; gli occhi chiusi hanno
bisogno di avere accanto degli occhi
in ottimo stato, in grado di vedere la
strada chiaramente. D’altra parte, la
scienza irrinunciabile per guidare



altri non si ottiene per gemmazione
spontanea: lo Spirito Santo,
nell’assisterci, si avvale anche della
nostra preparazione personale per
portare a termine la missione. Uno
sguardo di fede che ci permetta di
“guidare” con saggezza le altre
persone si acquista con una
formazione adeguata. Il profeta Isaia
ne parlava in questi termini: «discite
benefacere» (Is 1, 17), imparate a fare
il bene; «è inutile che una dottrina
sia meravigliosa e porti la salvezza,
se non ci sono uomini preparati a
metterla in pratica»[1].

La formazione personale non si
improvvisa, richiede tempo e
dedizione. Abbiamo bisogno di
mantenere sempre vivo il desiderio
di conoscere meglio la nostra fede.
Questo atteggiamento aperto e
giovane si sostiene nel tempo solo
con umiltà di cuore. Non siamo mai
completamente «maestri», perché
continuiamo ad essere sempre



«discepoli». Un buon maestro è
quello che non smette mai di
imparare; la miglior guida è colui che
meglio si lascia guidare. Molte di
quelle «guide cieche» (Mt 23, 16),
pertanto, sono quelli che, ignorando i
propri limiti, pensano che nessuno
possa insegnare loro qualcosa di
nuovo. Al termine della sua vita, san
Josemaría dava questa spiegazione:
«Noi non diciamo mai basta. La
nostra formazione non finisce mai:
tutto quello che avete ricevuto fino
ad oggi è la base per quello che verrà
in seguito»[2]. Soprattutto non
possiamo mai dare per conclusa
l’azione progressiva dello Spirito
Santo nella nostra anima, che cerca
di identificarla con il modo d’essere
di Gesù Cristo.

IN UNA SECONDA PARABOLA IL
SIGNORE si serve ancora una volta



della metafora dell’occhio. Questa
volta l’occhio è irritato da un corpo
estraneo che rende precaria la
visione. «Perché guardi la pagliuzza
che è nell’occhio del tuo fratello e
non ti accorgi della trave che è nel
tuo occhio?» (Lc 6, 41-42). Gesù
sottolinea la necessità della
purificazione personale per vedere
chiaramente, prima di tutto, il nostro
cuore per poi essere nelle condizioni
di vedere gli altri. Non è difficile
incappare nel pericolo di giustificare
una imperfezione personale – la
trave –, mentre condanniamo un
difetto altrui, magari insignificante –
la pagliuzza –. «Sembra in verità che
la conoscenza di se stessi sia la più
difficile di tutte – sostiene san Basilio
–. Né l’occhio che vede le cose
esterne vede se stesso; e la nostra
mente, pronta a giudicare il peccato
dell’altro, si avvede con difficoltà dei
difetti personali»[3]. Cristo indica
l’ordine più adatto per avere una
visione reale delle cose: «Togli prima



la trave dal tuo occhio e allora ci
vedrai bene per togliere la pagliuzza
dall’occhio del tuo fratello» (Lc 6, 42).

Come evitare di scivolare lungo il
piano inclinato dei giudizi sui difetti
altrui? Sant’Agostino ricorda una
soluzione semplice e comincia col
farci una domanda: «Non siamo mai
caduti in questa mancanza? Ce ne
siamo mai preoccupati? Anche nel
caso in cui non l’avessimo mai
commessa, ricordiamoci che siamo
esseri umani e che avremmo potuto
cadervi»[4]. Il Signore ci suggerisce,
prima di giudicare gli altri, di
guardare dentro di noi, riconoscendo
le nostre fragilità e lasciando nelle
mani di Dio il delicato compito di
giudicare. «Il primo passo, dunque, è
chiedere al Signore la grazia di una
conversione [...]. Quante cose
possiamo dire di noi stessi?
Risparmiamo i commenti sugli altri e
facciamo commenti su noi stessi.



Questo è il primo passo sulla via
della magnanimità»[5].

UNA TERZA PARABOLA, BREVE, che
troviamo nel Vangelo, dice così: «Non
vi è albero buono che produca un
frutto cattivo, né vi è d’altronde
albero cattivo che produca un frutto
buono. Ogni albero infatti si
riconosce dal suo frutto: non si
raccolgono fichi dagli spini, né si
vendemmia uva da un rovo» (Lc 6,
43-44). Nell’ambito del suo
insegnamento sulla purezza di
intenzione il Signore ribadisce che
tutte le nostre opere hanno radice
nel cuore. Come i frutti ci fanno
conoscere l’albero dal quale
provengono, così le opere svelano il
fondo dell’anima. «L’uomo buono dal
buon tesoro del suo cuore trae fuori
il bene; l’uomo cattivo dal suo cattivo
tesoro trae fuori il male» (Lc 6, 45). Al



di là delle manifestazioni esterne,
realmente determinanti sono le
disposizioni interiori. Il valore delle
nostre azioni si stabilisce nel cuore,
che, come dice il Catechismo della
Chiesa, «è il luogo della decisione» e
«della verità»[6].

«Quando un uomo discute, ne
appaiono i difetti, [...] la parola rivela
i pensieri del cuore» (Sir 4.6), dice la
Sacra Scrittura. E Gesù aggiunge: «La
sua bocca esprime ciò che dal cuore
sovrabbonda» (Lc 6, 45). È una cosa
che concorda con la nostra
esperienza. Basta fare attenzione alle
nostre conversazioni per renderci
conto di quello che abbiamo nel
cuore, di quello che ci preoccupa o ci
riempie di gioia. Perciò, se
riflettiamo su quello che diciamo,
potremo scoprire egoismi,
risentimenti o invidie che non
alleggeriscono il nostro cuore. Santa
Maria conservava dentro di sé le
parole e i gesti di suo figlio; perciò



dalle sue labbra uscivano solo parole
di consolazione per quelli che la
frequentavano. Ella, seguendo gli
insegnamenti di Gesù, può aiutarci a
formarci meglio e a non giudicare gli
altri, facendoci gioire per i doni che
Dio ha dato loro.

[1] San Josemaría, Carta 11, n. 19.

[2] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 18-VI-1972.

[3] San Basilio, in Catena aurea,
commento a Lc 6, 39-42.

[4] Sant’Agostino, Commento al
discorso del Signore sulla Montagna,
19.

[5] Papa Francesco, Omelia, 13-
IX-2013.



[6] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2563.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-domenica-della-8deg-
settimana-del-tempo-ordinario/

(20/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-8deg-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-8deg-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-8deg-settimana-del-tempo-ordinario/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-8deg-settimana-del-tempo-ordinario/

	Meditazioni: 8ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo C)

