
opusdei.org

Meditazioni: 4ª
domenica di
Quaresima (ciclo A)

Riflessioni per meditare nella
domenica della quarta
settimana di Quaresima. I temi
proposti sono: Superare le
apparenze; La missione di
Davide; Gesù ci libera dalla
cecità.

- Superare le apparenze.

- La missione di Davide.

- Gesù ci libera dalla cecità.



IL PROFETA SAMUELE si trova nella
casa di Iesse. Il Signore gli ha detto
che tra i suoi figli c'è il futuro re
d'Israele. Quando appare il maggiore
della famiglia, Eliàb, Samuele crede
che sarà lui il prescelto, ma Dio glielo
dice: «Non guardare al suo aspetto né
alla sua alta statura. Io l'ho scartato,
perché non conta quel che vede
l'uomo: infatti l'uomo vede
l'apparenza, ma il Signore vede il
cuore» (Sam 16, 7). Iesse presenta i
suoi sette figli, ma nessuno di loro
viene scelto. Solo quando arriva
Davide, che stava pascolando il
gregge, il Signore dice a Samuele:
«Àlzati e ungilo: è lui!» (Sam 16, 12).

Dio ci invita ad andare oltre le
apparenze, cioè ad andare oltre la
prima impressione che una persona
può avere su di noi. A volte può
capitare che, quando incontriamo
una persona, alziamo subito un muro
perché riteniamo che non rientri nei
nostri parametri di affinità. Questo



atteggiamento, però, ci priva della
possibilità di arricchirci del suo
modo di essere. Sicuramente né suo
padre né i suoi fratelli
immaginavano che Davide, il più
giovane, sarebbe stato scelto per una
missione centrale nella storia di
Israele. Guardare nel cuore degli
altri, come fa il Signore, ci porta a
scoprire il loro vero valore, che è
molto più grande di quanto si possa
pensare.

«La comprensione che nasce dalla
carità, dall’amore, “comprende”–
scrive il prelato dell’Opus Dei
–“vede”, anzitutto, non i difetti o le
mancanze ma le virtù e le qualità
degli altri»[1]. L'affetto rende più
facile concentrarsi sugli aspetti
positivi. Tuttavia, non è sempre facile
superare le apparenze. Nonostante i
nostri sforzi per guardare il cuore,
possiamo avere reazioni di
incomprensione verso gli altri. È
questo il momento di chiedere aiuto



al Signore, senza scoraggiarsi, per
poter dire con il salmista: «hai
allargato il mio cuore» (Sal 119, 32).

PRIMA della scelta del Signore,
Davide era un semplice pastore.
Infatti, quando Samuele si recò a
casa sua, stava pascolando il gregge
(cfr. Sam 16, 11). Dopo essere stato
unto dal profeta, fu invaso dallo
spirito del Signore. Da quel momento
in poi non fu più solo un pastore di
animali, ma dovette prendersi cura
del popolo d'Israele. Prima aveva
fatto in modo che le pecore non si
allontanassero dal gregge e non
venissero attaccate dalle bestie; ora,
invece, la sua preoccupazione
principale era quella di fare in modo
che gli israeliti fossero sulla retta via
e si tenessero lontani dalle false luci.
Una missione che potrà svolgere
perché Dio, il vero pastore, lo ha



scelto. «Mi guida per il giusto
cammino - scriverà Davide - a motivo
del suo nome. Anche se vado per una
valle oscura, non temo alcun male,
perché tu sei con me. Il tuo bastone e
il tuo vincastro mi danno
sicurezza» (Sal 23, 3-4).

Nonostante sia il pastore di Israele,
Davide stesso a volte si allontana dal
sentiero. Un'esperienza che, in
misura maggiore o minore, capita a
tutti noi. A volte possiamo sentire
l'incoerenza tra ciò che dovremmo
essere e ciò che siamo; tra ciò che
diciamo e ciò che facciamo. Tuttavia,
nella vita di Davide c'è un filo
conduttore: il dialogo con Dio. In
ogni momento, nella vittoria e nella
sconfitta, cerca di rivolgersi al
Signore, perché sa che tutto ciò che
ha viene da lui. È pastore di Israele
non perché se lo sia guadagnato con i
suoi meriti, ma perché Dio, avendo
guardato nel suo cuore, lo ha scelto.
«Ma l'esperienza del peccato non ci



deve far dubitare della nostra
missione – diceva san Josemaría –.
(...) Il potere di Dio si manifesta nella
nostra debolezza, e ci spinge a
lottare, a combattere contro i nostri
difetti, pur sapendo che non
otterremo mai del tutto la vittoria
durante la vita terrena. La vita
cristiana è un continuo cominciare e
ricominciare, un rinnovarsi di ogni
giorno»[2].

Anche se siamo deboli, possiamo
convertirci ed essere fonte
dell'amore incondizionato di Dio per
gli altri, perché egli ci rende degni di
amore al di là del nostro peccato. La
sua misericordia non si esprime solo
come perdono di fronte alla miseria
umana, non è un'eccezione per chi
sbaglia, ma esprime l'ampiezza
dell'amore di Dio, che è precedente
all'esperienza del peccato: «Tu non vi
eri ancora al mondo, il mondo
neppur vi era, ed io già ti amavo»[3].
La misericordia di Dio in un certo



senso ci definisce: è all'origine del
nostro essere e all'origine della sua
provvidenza nel corso della nostra
vita. È con questo amore che Davide
viene scelto, perdonato e confermato
nella sua missione; ed è con questo
amore che viene chiamato a essere
pastore di Israele.

DAI discendenti di Davide nascerà il
Messia, il pastore che non solo
guiderà il popolo d'Israele, ma
salverà tutta l'umanità. Egli stesso
sarà la luce del mondo, colui che
condurrà gli uomini fuori dalle
tenebre per cercare ciò che è gradito
al Signore (cfr. Ef 5, 8). Con il peccato
«diventiamo ciechi e ci sentiamo
meglio nelle tenebre e andiamo così,
senza vedere, come i ciechi,
muovendoci come possiamo.
Lasciamo che l’amore di Dio, che ha
inviato Gesù per salvarci, entri in noi



e (...) ci aiuti a vedere le cose con la
luce di Dio, con la luce vera e non
con le tenebre che ci dà il signore
delle tenebre»[4]. Come quando una
stanza è illuminata si possono
distinguere gli oggetti, così con la
venuta del Messia le tenebre
scompaiono e si possono abbracciare
le buone azioni.

Quando Gesù restituì la vista a un
uomo nato cieco, il miracolo fu in
realtà molto più grande della
guarigione corporea. «Tu, credi nel
Figlio dell'uomo?», gli domandò.
«Egli rispose: "E chi è, Signore,
perché io creda in lui?". Gli disse
Gesù: "Lo hai visto: è colui che parla
con te". Ed egli disse: "Credo,
Signore!". E si prostrò dinanzi a
lui» (Gv 9, 35-38). Cristo ha guarito la
sua cecità perché, vedendolo, potesse
riconoscere che è il Messia.
Quell'uomo, contemplando il volto di
Gesù, non solo si è lasciato alle spalle
le tenebre fisiche, ma soprattutto



quelle dell'anima: con la sua fede ha
potuto accogliere la luce che Cristo
gli ha offerto. I farisei, invece,
incapaci di ammettere la loro cecità,
si sono chiusi all'azione del Signore.
«Gesù rispose loro: "Se foste ciechi,
non avreste alcun peccato; ma
siccome dite: "Noi vediamo", il vostro
peccato rimane"» (Gv 9, 41).
Possiamo rivolgerci alla Madonna
per riconoscere i nostri errori e
permettere a Gesù di illuminare la
nostra anima.

[1] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 16-II-2023.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 114.

[3] Sant’Alfonso Maria de Liguori, 
Pratica di amar Gesù Cristo, 1, 2.

[4] Francesco, Omelia, 22-IV-2020.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-domenica-della-4a-
settimana-di-quaresima/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-4a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-4a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-4a-settimana-di-quaresima/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-4a-settimana-di-quaresima/

	Meditazioni: 4ª domenica di Quaresima (ciclo A)

