
opusdei.org

Meditazioni: 11ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo B)

Riflessioni per meditare
nell'undicesima domenica del
Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: I ritmi di Dio; La
forza del seme; Il contrasto tra
la pochezza e la grandezza.

- I ritmi di Dio

- La forza del seme

- Il contrasto tra la pochezza e la
grandezza



«Ascolta, Signore, la mia voce. Io
grido […] Sei tu il mio aiuto, non
lasciarmi, non abbandonarmi, Dio
della mia salvezza»[1]. Questa
richiesta di aiuto, attribuita al re
Davide (Sal 26, 7.9), introduce la
liturgia odierna. Colmi di fiducia
innalziamo un canto al Signore in
questa domenica affinché si prenda
cura delle nostre necessità e ci
accompagni nelle difficoltà che
possono sorgere nel nostro
quotidiano andare. Come
sottolineava santa Teresa di Lisieux,
la nostra preghiera è «un impulso del
cuore [...], un grido di
ringraziamento e di amore, sia nella
sofferenza che nella gioia. In una
parola, è qualcosa di grande,
qualcosa di soprannaturale»[2] che ci
dilata l’anima e ci unisce a Gesù.

Il Vangelo di questa domenica ci
propone due brevi parabole: quella
del seme che germoglia e cresce e
quella del granello di senape (cfr. Mc



4, 26-34). Sono immagini familiari
prese dal mondo rurale,
comprensibili da tutti quelli che lo
seguivano. «Il regno di Dio è come un
uomo che getta il seme sul terreno
[…] È come un granello di
senape» (Mc 4, 26. 31). Nel prendere
ad esempio il modo in cui cresce il
seme, Gesù vuole spiegare che non si
può giudicare il misterioso agire di
Dio dalla piccolezza dei suoi primi
passi. Per quanto il Regno di Dio
all’inizio possa sembrare qualcosa di
impercettibile, in realtà ha in sé
un’enorme forza che andrà
dispiegandosi col passare del tempo.

A prima vista il seme è molto piccolo.
A volte è appena possibile scorgerlo.
Il suo valore può sembrare
insignificante. Tuttavia, una volta
sottoterra, il seme cresce e cresce,
senza che nessuno possa fermarlo,
sino a portare un frutto che arriva
senza sapere bene come, superando
le attese dello stesso agricoltore.



Ordinariamente, l’azione di Dio nel
mondo e nella storia non è
spettacolare e neppure porta con sé
risultati immediati. In più, a volte
appare soffocata dal fallimento. Ma
in questo seme, piccolo e discreto, è
nascosta la promessa di ciò che sta
per arrivare. Quando vediamo che i
frutti ritardano ad arrivare, che i
nostri desideri di conversione non
sempre sono efficaci, guardiamo al
Signore per porre in lui tutta la
nostra sicurezza. È certo che, a un
primo sguardo, le cose migliorano
più lentamente di quanto
desideriamo, e che possiamo sentirci
soli e privi di mezzi umani. Gesù ci
ricorda che ogni inizio è piccolo,
perché il seme deve prima crescere
al di dentro, nel grembo della terra.
Poi, quando Dio vorrà, giungerà il
momento di raccogliere i suoi frutti,
perché i suoi ritmi non sono
necessariamente i nostri.



La prima parabola ci fa attenti alla
dinamica della semina. Il seme
sparso sulla terra germoglia sia che
l’agricoltore dorma o che vegli, e
cresce da solo. Quando semina, il
contadino ha fiducia che il suo lavoro
non sarà infruttuoso; conosce il
potere che ha il seme se riceve
l’acqua necessaria alla sua crescita.
Non deve fare altro che interrare
bene il piccolo seme e irrigarlo di
tanto in tanto. Nella sua fatica,
inoltre, è sostenuto dalla fiducia
nella bontà della terra che accoglie il
seme che vi ha deposto. «Il terreno
produce spontaneamente prima lo
stelo, poi la spiga, poi il chicco pieno
nella spiga» (Mc 4, 28).

«Il tempo presente è tempo di
semina, e la crescita del seme è
assicurata dal Signore. Ogni
cristiano, allora, sa bene di dover
fare tutto quello che può, ma che il
risultato finale dipende da Dio:
questa consapevolezza lo sostiene



nella fatica di ogni giorno,
specialmente nelle situazioni
difficili»[3]. Collaborare alla semina
della parola divina nel cuore degli
altri è molto simile al lavoro nei
campi. Il risultato non si avverte
subito e, magari, non giungiamo a
vederlo con i nostri occhi. Ma
abbiamo la certezza che il seme
cresce in una maniera che supera le
nostre attese. «Non dimentichiamo
mai, quando annunciamo la Parola,
che anche dove sembra non succeda
nulla, in realtà lo Spirito Santo è
all’opera e il regno di Dio sta già
crescendo, attraverso e oltre i nostri
sforzi»[4].

Il nostro ottimismo e il nostro
impegno si fondano su questa solida
fiducia. Lo sentiamo affermare
dall’apostolo Paolo quando scrive ai
cristiani di Corinto: non dubitate, «è
Dio che fa crescere» (1Cor 3, 7), noi
siamo semplici «collaboratori» (cfr. 
1Cor 3, 6-9). Ci tranquillizza sapere



che il risultato non dipende da quello
che sappiamo fare con le nostre
poche forze. In realtà, a Dio basta che
facciamo bene quello che possiamo.
Nel merito, san Josemaría
incoraggiava a usare tutti i mezzi
umani come se non ci fossero quelli
soprannaturali e,
contemporaneamente, a impiegare
tutti i mezzi soprannaturali come se
non avessimo a disposizione quelli
umani[5]. «Agisci come se tutto
dipendesse da te, sapendo che in
realtà tutto dipende da Dio»[6].
L’opera di Dio nella storia è feconda
perché lui è il Signore della Regno.
Spesso quello che ci spetta non è
altro che lavorare attendendo
pazientemente i frutti. Sicura è la
vittoria del Signore.

Il piccolo seme di senape, racconta la
seconda parabola, «quando viene



seminato, cresce e diventa più
grande di tutte le piante dell’orto e fa
rami così grandi che gli uccelli del
cielo possono fare il nido alla sua
ombra» (Mc 4, 32). Una realtà tanto
piccola, con passare dei giorni e dei
mesi, si trasforma in qualcosa di
difficile da immaginare. Quel piccolo
grano, così pieno di vita, quando
germoglia è capace di rompere il
terreno e uscire alla luce del sole e
crescere sino a trasformarsi in un
albero, raggiungendo anche i tre
metri di altezza. «Solo quando viene
macinato si vede la sua forza»[7].

Come accade nella prima parabola,
anche in questa è evidente il
contrasto tra la piccolezza del seme e
la grandezza di ciò che produce.
Magari è proprio quello che
sperimentiamo nella nostra vita.
Sappiamo che il Signore ci ha
chiamato non per i nostri meriti, ma
perchè così gli è piaciuto. Da noi non
si aspetta che facciamo cose



straordinarie, ma che abbiamo
l’umiltà di lasciarlo crescere mella
nostra vita confidando ogni giorno
nella sua offerta incondizionata di
amore. «La debolezza è la forza del
seme, lo spezzarsi è la sua potenza. E
così è il Regno di Dio: una realtà
umanamente piccola, composta da
chi è povero nel cuore, da chi non
confida nella propria forza, ma in
quella dell’amore di Dio, da chi non è
importante agli occhi del mondo;
eppure proprio attraverso di loro
irrompe la forza di Cristo e trasforma
ciò che è apparentemente
insignificante»[8].

La nostra pochezza non ha troppa
importanza. La nostra fragilità non
costituisce un ostacolo
insormontabile all’azione della
grazia. Dio fa crescere tutto ciò che
conta con la sovrabbondanza dei
suoi doni. «Allontana da te la sfiducia
che nasce dalla consapevolezza della
tua miseria. — È vero: per il tuo



prestigio economico, sei uno zero…,
per il tuo prestigio sociale, un altro
zero…, un altro per le tue virtù, e un
altro per il tuo talento…Ma a sinistra
di queste negazioni c’è Cristo… E che
cifra incommensurabile risulta!»[9].
La Vergine Maria ha accolto come un
«terreno buono» il seme della
parabola divina. Chiediamole di
rendere sempre più forte la nostra
fiducia di fronte alla «sproporzione
tra i mezzi e i frutti che Dio suscita. Il
suo potere salvifico non è venuto
meno, però attende da ognuno di noi
e dalle persone che trovano rifugio
all’ombra di questo albero frondoso,
una corrispondenza generosa, la più
grande di cui siamo capaci, con il suo
aiuto»[10].

[1] Antifona d’ingresso.



[2] Santa Teresa di Lisieux, Storia di
un’anima, p. 184.

[3] Benedetto XVI, Angelus, 17 giugno
2012.

[4] Francesco, Angelus, 16 luglio
2023.

[5] Cfr. Ernst Burkhart - Javier López,
Vita quotidiana e santità
nell’insegnamento di san Josemaría.
Studio di teologia spirituale, Libreria
Editrice Vaticana, Roma 2019, vol. III,
p. 172.

[6] Sant’Ignazio di Loyola, citato in
Pedro de Ribadeneira, Vida de san
Ignacio de Loyola.

[7] Sant’ Ambrogio di Milano, Sul
vangelo di Luca, VII, 179-182: SC 52.

[8] Benedetto XVI, Angelus, 17 giugno
2012.

[9] San Josemaría, Cammino, n. 473.



[10] Mons. Javier Echevarría, Lettera
pastorale, 1 ottobre 2016.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-domenica-della-11a-
settimana-tempo-ordinario-ciclo-b/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-11a-settimana-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-11a-settimana-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-11a-settimana-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-domenica-della-11a-settimana-tempo-ordinario-ciclo-b/

	Meditazioni: 11ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo B)

