
opusdei.org

Meditazioni: 30ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo C)

Riflessione per meditare la 30ª
domenica del Tempo Ordinario.
I temi proposti sono: L’umiltà,
dimora della carità; Conoscere
la nostra debolezza; Al servizio
di Dio.

L’umiltà, dimora della carità.
Conoscere la nostra debolezza.
Al servizio di Dio.

NEL VANGELO della Messa di oggi
leggiamo una parabola di Gesù che
contrappone due possibili
atteggiamenti davanti a Dio. «Due
uomini salirono al tempio a pregare:

• 
• 
• 



uno era fariseo e l’altro pubblicano.
Il fariseo, stando in piedi, pregava
dentro di sé: “O Dio, ti ringrazio
perché non sono come gli altri
uomini, ladri, ingiusti, adùlteri, e
neppure come questo
pubblicano» (Lc 18,10-11). Questo
personaggio è una caricatura
dell’uomo religioso che compie il suo
dovere verso Dio, nel suo caso in
modo brillante - o almeno così ritiene
lui - e che pensa quindi che la
perfezione consista semplicemente
nell’osservanza dei precetti. Egli non
si sente peccatore, né debitore verso
il Signore, e ciò lo rende incapace di
sperimentare la misericordia divina
e di essere egli stesso misericordioso
con gli altri, che giudica dal
piedistallo della sua pretesa
superiorità morale.

«Il pubblicano invece, fermatosi a
distanza, non osava nemmeno alzare
gli occhi al cielo, ma si batteva il
petto dicendo: “O Dio, abbi pietà di



me peccatore”» (Lc 18,13). I
pubblicani occupavano uno degli
ultimi posti nella scala di
considerazione sociale di quei tempi.
Erano disprezzati dai farisei, come
quello della parabola, e da una parte
considerevole del popolo. Questo
mette ancora più in risalto la forza
della conclusione di Gesù: «Io vi dico:
questi, a differenza dell’altro, tornò a
casa sua giustificato, perché
chiunque si esalta sarà umiliato, chi
invece si umilia sarà esaltato» (Lc
18,14).

L’umiltà è parte essenziale della vita
cristiana. Come insegnava
sant’Agostino, questa virtù «è la
dimora della carità»[1]. E aggiungeva
il santo di Ippona: «Se mi chiedete
che cosa sia più essenziale nella
religione e nella disciplina di Gesù
Cristo, vi risponderò: la prima cosa è
l’umiltà, la seconda è l’umiltà e la
terza è l’umiltà»[2]. Senza questa
virtù, i frutti spirituali o apostolici



della nostra vita cristiana sono solo
apparenti. Un autore classico come
Cervantes lo comprese bene:
«L’umiltà è la base e il fondamento di
tutte le virtù, e senza di essa non ve
n’è alcuna che lo sia», scrive in una
delle sue Novelle esemplari. E
continua descrivendone gli effetti:
«Essa appiana gli inconvenienti,
vince le difficoltà ed è un mezzo che
sempre ci conduce a fini gloriosi;
trasforma i nemici in amici, placa
l’ira degli adirati e riduce l’arroganza
dei superbi; è madre della modestia e
sorella della temperanza; insomma,
con essa i vizi non possono ottenere
alcun trionfo che sia loro di
vantaggio, perché nella sua dolcezza
e mansuetudine si spuntano e si
rendono inefficaci le frecce dei
peccati»[3].

SAN PAOLO, quando vede che
probabilmente si avvicina la fine
della sua vita, scrive a Timoteo: «Ho
combattuto la buona battaglia, ho



terminato la corsa, ho conservato la
fede» (2Tm 4,7). In queste parole non
c’è nulla della vanagloria del fariseo
della parabola, poiché, fin dal
momento della sua conversione, san
Paolo si è considerato un peccatore e
ha compreso la centralità della grazia
e della carità nella vita cristiana. Per
questo, ora che sta per concludere il
suo cammino terreno, riconosce con
gratitudine il protagonismo di Dio:
«Il Signore però mi è stato vicino e
mi ha dato forza, perché io potessi
portare a compimento l’annuncio del
Vangelo e tutte le genti lo
ascoltassero (...). Il Signore mi
libererà da ogni male e mi porterà in
salvo nei cieli, nel suo regno; a lui la
gloria nei secoli dei secoli» (2Tm
4,17-18).

La virtù dell’umiltà crea lo spazio
perché il Signore possa agire in noi,
come fece con san Paolo. Solo se ci
riconosciamo, come siamo, peccatori,
possiamo sperimentare in profondità



la misericordia di Dio e riempirci di
speranza. Così lo esprimeva san
Josemaría: «Pensi forse che i tuoi
peccati sono molti, che il Signore non
potrà sentirti? Non è così, perché Egli
è ricolmo di misericordia. E se,
nonostante questa meravigliosa
verità, senti il peso della tua miseria,
comportati come il pubblicano (cfr 
Lc 18, 13): Signore, eccomi; io mi
rimetto a te!»[4].

Senza la grazia di Dio non possiamo
nulla. Ma, con il suo aiuto, siamo
capaci di raggiungere la santità, se ci
fidiamo del suo amore per noi. È la
fiducia, e non la perfezione ottenuta
con le nostre opere, ciò che potrà
condurci al Cielo: «Non turbarti se ti
rendi conto di non essere d’altro che
di argilla. Non preoccuparti. Poiché
tu e io siamo figli di Dio (...),
destinatari di una elezione divina sin
dall’eternità: in lui ci ha scelti prima
della creazione del mondo per essere
santi e immacolati di fronte a lui (Ef



1,4). Noi che apparteniamo in modo
speciale a Dio, che siamo suoi
strumenti nonostante la nostra
povertà e miseria, saremo efficaci se
non smarriamo la nozione della
nostra debolezza»[5].

NEL CORSO della sua vita, Gesù
Cristo ci ha dato esempio di umiltà:
essendo Dio, volle farsi in tutto simile
agli uomini, eccetto che nel peccato, e
visse per trent’anni semplicemente
come il figlio dell’artigiano di un
villaggio insignificante della Galilea.
«Ognuno di voi, figli miei, deve
nutrire la medesima aspirazione:
passare inavvertiti, imitare Cristo
(…), imitare Maria che, pur essendo
Madre di Dio, preferisce dichiararsi
sua serva: ecce ancilla Domini (Lc
1,38). Il Signore ci vuole umili, il che
non vuol dire che non dobbiate
arrivare dove è giusto che arriviate
in campo professionale, nel lavoro
ordinario e, naturalmente, nella vita
spirituale. È giusto farsi una



posizione, senza però cercare sé
stessi, con retta intenzione. Non
viviamo per le cose di questo mondo
o per la nostra reputazione, ma per
l’onore di Dio, la gloria di Dio, il
servizio di Dio: non abbiamo altra
motivazione»[6].

Per essere umili come Gesù, la via è
servire, vivere per gli altri,
preoccuparsi dei problemi di chi ci
circonda così come ci occupiamo dei
nostri. In questo modo, il nostro
cuore si dilata attraverso l’umiltà per
accogliere più pienamente Cristo, che
desidera vivere in noi (cfr. Gal 2,20),
e il prossimo, e saremo così in grado
di estendere il suo regno d’amore e
di pace su tutta la terra. «Buon Gesù -
così pregava san Josemaría -, se devo
essere apostolo, è necessario che tu
mi renda molto umile. Il sole avvolge
di luce quello che tocca: Signore,
riempimi del tuo splendore,
divinizzami: che io m’identifichi con
la tua Volontà adorabile, per



diventare lo strumento che tu
desideri… Dammi la tua pazzia di
umiliazione: quella che ti portò a
nascere povero, al lavoro senza
lustro, all’infamia di morire
inchiodato a un legno,
all’annichilimento del Tabernacolo.
— Fa’ che io mi conosca: che conosca
me e che conosca te. Così non
perderò mai di vista il mio nulla»[7].

Il Papa Leone XIV ha sottolineato
che, nel Vangelo, l’umiltà è come la
forma più piena della libertà (cfr. Lc
14,11), poiché ci libera dal guardare
continuamente noi stessi e ci
permette di orientare lo sguardo
anzitutto verso Dio: «Chi si esalta, in
genere, sembra non avere trovato
niente di più interessante di sé
stesso, e in fondo è ben poco sicuro di
sé stesso. Ma chi ha compreso di
essere tanto prezioso agli occhi di
Dio, chi sente profondamente di
essere figlio o figlia di Dio, ha cose
più grandi di cui esaltarsi e ha una



dignità che brilla da sé stessa»[8].
Possiamo chiedere alla nostra Madre
del Cielo che ottenga dal Signore per
noi quella profonda umiltà.

[1] Sant’Agostino, La santa verginità,
n. 51.

[2] Sant’Agostino, Lettera 118.

[3] Miguel de Cervantes, Novelle
esemplari III, p. 258, Editorial
Castalia, 1987.

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n.
253.

[5] San Josemaría, Lettera 2, n. 20.

[6] San Josemaría, Lettera 1, nn.
20-21.

[7] San Josemaría, Solco, n. 273.

[8] Leone XIV, Angelus, 31-VIII-2025.



pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-30a-domenica-del-tempo-
ordinario-ciclo-c/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-30a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-30a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-30a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-30a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-c/

	Meditazioni: 30ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo C)

