
opusdei.org

Meditazioni: 19ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo B)

Riflessioni per meditare nella
diciannovesima domenica del
Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: Quando
camminiamo nel deserto; Gesù
ci dà un alimento unico;
L’Eucaristia, pazzia d’Amore.

- Quando camminiamo nel deserto

- Gesù ci dà un alimento unico

- L’Eucaristia, pazzia d’Amore



L’Eucaristia è il filo conduttore della
liturgia di questa domenica. La
prima lettura presenta il profeta Elia
che fugge da chi cercava la sua
morte. Dopo una giornata di
cammino nel deserto, rimasto senza
forze, si rivolge a Dio, esclamando:
«”Ora basta, Signore! Prendi la mia
vita, perché io non sono migliore dei
miei padri”. Si coricò e si
addormentò sotto una ginestra. Ma
ecco che un angelo lo toccò e gli
disse: “Àlzati, mangia!”. Egli guardò e
vide vicino alla sua testa una
focaccia, cotta su pietre roventi, e un
orcio d'acqua. Mangiò e bevve,
quindi di nuovo si coricò. Tornò per
la seconda volta l'angelo del Signore,
lo toccò e gli disse: “Àlzati, mangia,
perché è troppo lungo per te il
cammino”. Si alzò, mangiò e bevve.
Con la forza di quel cibo camminò
per quaranta giorni e quaranta notti
fino al monte di Dio, l'Oreb» (1Re 19,
4-8).



L’esperienza di Elia è somigliante a
quella del popolo fuggito dall’Egitto e
inseguito dal faraone. Il cibo che
riceve dall’angelo, nella tradizione
della Chiesa, è stato visto come
un’immagine dell’Eucaristia. «I
fedeli, mentre vivono in questo
mondo, per grazia di questo
sacramento godono della somma
pace e tranquillità della coscienza;
rianimati poi dalla sua virtù
ottengono la gloria e la benevolenza
eterna, come Elia, il quale, reso forte
dal pane cotto sotto la cenere,
camminò [quaranta giorni e
quaranta notti], fino a giungere
all’Oreb, il monte di Dio, quando
venne il tempo di lasciare questa
vita»[1].

Come Elia, nel corso della nostra vita
attraversiamo momenti nei quali ci
sentiamo privi di forze. Momenti nei
quali alla spossatezza fisica si
aggiunge la stanchezza psichica e
anche quella dell’anima. Forse allora



percepiamo molto bene cosa
significhi camminare nel deserto e,
come il profeta, possiamo essere
assaliti dalla disperazione e dal
desiderio di arrenderci. In
circostanze come queste, Dio non
resta indifferente. Per questo «ha
deciso di rimanere nel tabernacolo
per essere nostro alimento, per darci
forza, per divinizzarci, per dare
efficacia al nostro lavoro e al nostro
sforzo»[2]. Quando riceviamo il
Signore nella Comunione, oppure
quando dedichiamo del tempo alla
preghiera davanti a lui, possiamo
confidargli tutto ciò che ci fa soffrire:
paure, dubbi, stanchezze,
preoccupazioni... Di solito Dio non
risolverà i nostri problemi da un
giorno all’altro, ma ci aiuterà a
camminare per questo deserto con
forza, fiducia e serenità, come ha
fatto con Elia.



Nel vangelo di oggi, Gesù si presenta
come il pane di vita. «I vostri padri
hanno mangiato la manna nel
deserto e sono morti; questo è il pane
che discende dal cielo, perché chi ne
mangia non muoia. Io sono il pane
vivo, disceso dal cielo. Se uno mangia
di questo pane vivrà in eterno e il
pane che io darò è la mia carne per
la vita del mondo» (Gv 6, 49-51). La
manna che gli israeliti mangiarono
nel deserto diede loro la forza per
giungere alla terra promessa. Ma
«ora, Gesù parla di sé come del vero
pane disceso dal cielo, capace di
mantenere in vita non per un
momento o per un tratto di
cammino, ma per sempre. Lui è il
cibo che dà la vita eterna, perché è il
Figlio unigenito di Dio, che sta nel
seno del Padre, venuto per dare
all’uomo la vita in pienezza, per
introdurre l’uomo nella vita stessa di
Dio»[3].



Certamente, tante realtà terrene ci
aiutano a recuperare le forze: la vita
in famiglia, un buon pranzo, un poco
di sport... Così, quando siamo riusciti
a ben riposare, tante preoccupazioni
spariscono o acquisiscono una nuova
dimensione. Tutto ciò è utile e,
inoltre, fa parte del cammino verso
la santità: anche in questo siamo
chiamati a trovare Dio.
Sperimentiamo però anche i limiti di
queste cose buone. Basare la propria
vita unicamente su questo genere di 
pane genera frustrazione, dato che
non offre risposta alle aspirazioni
più autentiche dell’uomo. Chidi essi
si nutre, per un po’ magari si sazia,
ma ben presto chiede di più.

Gesù ci offre un cibo unico. «Non un
pane tra tanti altri, ma il pane della
vita. In altre parole, noi, senza di Lui,
più che vivere, vivacchiamo: perché
solo Lui ci nutre l’anima, solo Lui ci
perdona da quel male che da soli non
riusciamo a superare, solo Lui ci fa



sentire amati anche se tutti ci
deludono, solo Lui ci dà la forza di
amare, solo Lui ci dà la forza di
perdonare nelle difficoltà, solo Lui dà
al cuore quella pace di cui va in
cerca, solo Lui dà la vita per sempre
quando la vita quaggiù finisce»[4].
Ogni volta che mangiamo questo
pane Dio viene nella nostra anima e
ci alimenta per il pellegrinaggio
terreno verso il cielo.

Alcuni ebrei, dopo aver ascoltato il
discorso del pane di vita di Gesù,
cominciarono a mormorare tra di
loro: «Costui non è forse Gesù, il
figlio di Giuseppe? Di lui non
conosciamo il padre e la madre?
Come dunque può dire: “Sono
disceso dal cielo?”» (Gv 6, 42). La
prima reazione alla promessa
dell’eucaristia è di scandalo.
Probabilmente molti dei presenti



sapevano bene da anni chi fosse
Gesù. Per questo non riescono a
credere che chi era loro così
familiare potesse essere Dio. E tanto
meno immaginare che fosse
necessario mangiare la sua carne per
ottenere la vita eterna. Forse
avevano in mente un’idea di Dio
lontano, estraneo dalle cose degli
uomini. Oppure non riuscivano a
immaginarsi un Dio tanto vicino da
mescolarsi con gli uomini in questo
modo. In ogni caso, Dio ha assunto la
natura umana «per me, per te, per
tutti noi, per entrare nella nostra
vita. E tutto della nostra vita gli
interessa. Gli possiamo raccontare gli
affetti, il lavoro, la giornata, i dolori,
le angosce, tante cose. Gli possiamo
dire tutto perché Gesù desidera
questa intimità con noi. Che cosa non
desidera? Essere relegato in secondo
piano – Lui che è il pane –, essere
trascurato e lasciato da parte, o
chiamato in causa solo quando ne
abbiamo bisogno»[5].



A san Josemaría piace pensare che
Cristo, rimanendo nell'Eucaristia, ci
dimostra il suo amore in modo
insieme umano e divino. Faceva
l’esempio di due persone che
«vorrebbero stare sempre insieme,
però il dovere — un qualunque
dovere — li costringe a dividersi.
Sognerebbero di restare uniti, ma
non possono. E così l’amore umano,
che, per quanto grande è sempre
limitato, ricorre a un simbolo: le due
persone, prima di lasciarsi, si
scambiano un ricordo, forse una
fotografia, con una dedica così
accesa, che quasi potrebbe bruciare
la carta. Non possono fare di più,
perché il potere delle creature non è
all’altezza del loro volere»[6].
L’Eucaristia è un mistero di fronte al
quale possiamo soltanto restare
meravigliati. È la prova conclusiva
dell’amore di Dio e del suo desiderio
di condurci alla vita eterna. E si
tratta di un dono che è stato possibile
grazie a una persona. «Ebbene, da



chi il Figlio di Dio ha preso questa
sua “carne”, la sua umanità concreta
e terrena? L’ha presa dalla Vergine
Maria. Dio ha assunto da Lei il corpo
umano per entrare nella nostra
condizione mortale»[7]. Chiediamole
di saper mettere l’Eucaristia, «pazzia
d’Amore»[8], al centro della nostra
vita.

[1] Catechismo Romano 2, 4,54

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 151.

[3] Benedetto XVI, Angelus, 12 agosto
2012.

[4] Papa Francesco, Angelus, 8 agosto
2021.

[5] Papa Francesco, Angelus, 8 agosto
2021.



[6] San Josemaría. È Gesù che passa,
n. 83.

[7] Benedetto XVI, Angelus, 16 agosto
2009.

[8] San Josemaría, Cammino, n. 432.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-19a-domenica-del-tempo-
ordinario-ciclo-b/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-19a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-19a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-19a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-19a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-b/

	Meditazioni: 19ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo B)

