
opusdei.org

Meditazioni: 18ª
domenica del Tempo
Ordinario (ciclo B)

Riflessioni per meditare nella
diciottesima domenica del
Tempo Ordinario. I temi
proposti sono: L’Eucaristia sazia
la nostra fame di Dio; Un
alimento che ci fa somigliare a
Gesù; Scoprire i gesti della
liturgia.

- L’Eucaristia sazia la nostra fame di
Dio

- Un alimento che ci fa somigliare a
Gesù

- Scoprire i gesti della liturgia



Gesù presenta e anticipa la verità
dell’Eucaristia nel discorso del pane
di vita. Come riferisce il Vangelo
della Messa, alcuni di quelli che lo
ascoltavano ricordarono al Signore
che Mosè, durante l’esodo,
intercedette davanti a Dio e piovve il
pane – la manna – dal cielo (cfr. Es
16, 2-4.12-15). Cristo prese spunto da
questa citazione per parlare della
nuova manna, del pane di Dio, che è
uno – qualcuno – che scende dal cielo
e dà la vita al mondo. Allora i
discepoli supplicarono il Signore:
«Dacci sempre questo pane» (Gv 6,
34). In effetti, sentivano una fame
che non meramente fisica, ma «più
fondamentale, che non può essere
saziata con un cibo ordinario. Si
tratta qui di fame di vita, di fame di
eternità. Il segno della manna era
l’annuncio dell’avvento di Cristo, che
avrebbe soddisfatto la fame di
eternità da parte dell’uomo



diventando Lui stesso il “pane vivo”
che “dà la vita al mondo”. Ed ecco:
coloro che l’ascoltano chiedono a
Gesù di compiere ciò che veniva
annunziato dal segno della manna,
forse senza rendersi conto di quanto
lontano andava quella loro
richiesta»[1].

Se audace è la domanda, più
sensazionale e nuova è la risposta di
Gesù: «Io sono il pane della vita; chi
viene a me non avrà fame e chi crede
in me non avrà sete, mai» (Gv 6, 35).
Come avvertiva san Josemaría, «è
questa la Buona Novella. È novità,
conoscenza nuova, perché ci parla di
una profondità d’amore che prima
non sospettavamo neppure. Ed è 
buona, perché non c’è niente di
meglio che unirci intimamente a Dio,
Bene di tutti i beni. È Buona Novella,
perché in modo ineffabile ci
preannuncia l’eternità»[2].



Con l’Eucaristia avviene qualcosa di
simile a quando ci innamoriamo di
qualcuno. Abbiamo il desiderio di
stare con l’altra persona e di
conoscerla. Ogni incontro ci soddisfa
e, allo stesso tempo, ci sembra
insufficiente. Se l’amore è autentico,
arriverà un momento nel quale non
basterà vedere la persona per un
certo tempo: vorremmo condividere
con essa la vita intera. La sacra
Comunione sazia la nostra fame di
Dio e, allo stesso tempo, ravviva in
noi il desiderio non solo di riceverlo
con maggiore frequenza, ma di
contemplarlo faccia a faccia nella
vita eterna. Il pane eucaristico è
indispensabile per continuare a
camminare verso questa meta, in
modo analogo a come gli israeliti
camminavano nel deserto verso la
terra promessa. È così che Gesù –
anche con il Pane Eucaristico – ci va
attraendo verso di sé, verso la
pienezza del cielo.



Nella seconda lettura della Messa san
Paolo esorta così gli abitanti di Efeso:
«Abbandonate l’uomo vecchio con la
sua condotta di prima, che si
corrompe seguendo le passioni
ingannevoli; rinnovatevi nello spirito
della vostra mente e rivestitevi
dell’uomo nuovo, creato secondo Dio
nella giustizia e nella vera
santità» (Ef 4, 22-24). Ci piacerebbe
esaudire questo invito dell’apostolo,
però certe volte notiamo che ci
mancano i modelli precisi per
adottarlo. Forse ci saremo
domandati, come fece Nicodemo a
suo tempo (cfr. Gv 3, 4), come si può
rinascere, quale cammino si può
intraprendere per ottenere quel
rinnovamento interiore che
desideriamo. E una proposta
concreta la troviamo proprio nella
santa Messa: «Forse qualche volta ci
siamo domandati come poter
corrispondere a tanto amor di Dio, e



forse vorremmo vedere esposto
chiaramente un programma di vita
cristiana. La soluzione è facile ed è
alla portata di tutti i fedeli:
partecipare con amore alla Santa
Messa, imparare nella Messa a
mettersi in rapporto con Dio, perché
in questo Sacrificio è contenuto tutto
ciò che il Signore vuole da noi»[3].

Nel rito dell’ordinazione sacerdotale
il vescovo pone nelle mani degli
ordinandi la patena e il calice,
mentre dice loro: «Renditi conto di
ciò che farai, imita ciò che celebrerai,
conforma la tua vita al mistero della
croce di Cristo Signore»[4]. Il pane di
vita ci va conformando un po’ per
volta a Dio stesso: se viviamo
dell’Eucaristia, andremo imitando e
imprimendo in noi quello che
mangiamo. L’alimento umano è
assimilato dall’organismo, chi lo
consuma ne fa parte di sé, lo
metabolizza; paradossalmente, con il
pane di vita succede il contrario:



siamo noi che un po’ alla volta
diventiamo simili a colui che discese
dal cielo.

La presenza reale di Gesù nelle
specie eucaristiche dimostra l’amore
che egli ha per noi; rispecchia il suo
impegno di rimanere vicino a noi,
sotto il nostro sguardo, come se
volesse aver bisogno della
compagnia degli uomini. Ed è per
questo che l’Eucaristia «è quanto di
più prezioso la Chiesa possa avere
nel suo cammino nella storia. Si
spiega così la premurosa attenzione
che essa ha sempre riservato al
Mistero eucaristico»[5]. Una cura e
un’attenzione che vogliamo far
nostra, in modo che sia sempre più
profonda.

«Ciò che abbiamo udito e conosciuto
e i nostri padri ci hanno raccontato,



non lo terremo nascosto ai nostri
figli» (Sal 77, 3-4). Questa
esclamazione del salmista mostra il
desiderio di trasmettere fedelmente
agli altri l’opera della salvezza, i
tesori di Dio. Sappiamo molto bene
che l’Eucaristia, in un certo senso,
non ci appartiene. Non è opera
nostra, ma della Trinità. Ed ecco il
perché del nostro impegno nel
custodirla fedelmente,
nell’avvicinare ad essa tutti quelli
che Dio pone sulla nostra strada,
perché l’Eucaristia ha un grande
potenziale evangelizzatore. E, come è
naturale, si può conservare e
diffondere fedelmente solo quello
che conosciamo e amiamo. Uno dei
modi di andare a fondo nell’amore
all’Eucaristia è attraverso la liturgia
della Chiesa, «la grande educatrice al
primato della fede e della grazia»[6].

Può darsi che certe volte i riti e i gesti
liturgici ci appaiano indecifrabili;
possiamo allora arrivare a scartarli o



a non dar loro troppa importanza,
come un insieme di cose che si fanno
e basta. Tuttavia possiamo sempre
tentare di rettificare gradatamente la
comprensione di ciò che essi ci
mostrano, senza pensare che sono
semplicemente azioni senza senso. In
realtà questi gesti sono «l’espressione
maturata nel corso dei secoli dei
sentimenti di Cristo e ci insegnano ad
avere gli stessi sentimenti di lui;
modellando la nostra mente con le
sue parole, eleviamo al Signore il
nostro cuore»[7]. Per fare un esempio,
il bacio all’altare che il sacerdote dà
quando sale sul presbiterio è
un’espressione di venerazione.
«Salgo all’altare con l’ansia –
spiegava san Josemaría-, e più che
mettere le mani su di esso, lo
abbraccio con affetto e lo bacio come
un innamorato, perché questo sono:
innamorato! Starei fresco se non lo
fossi!». Così il gesto di origine biblica
di battersi il petto nell’atto
penitenziale accompagna



fisicamente la nostra richiesta orale
di perdono. «Vi siete battuti il petto
appena avete udito il io confesso –
diceva sant’Agostino –. Ebbene, che
significa battersi il petto se non
accusare quello che c’è nel petto e
castigare con questi colpi visibili gli
invisibili peccati?»[8].

«La liturgia dà gloria a Dio non
perché noi possiamo aggiungere
qualcosa alla bellezza della luce
inaccessibile nella quale Egli abita
(cfr. 1Tm 6, 16) o alla perfezione del
canto angelico che risuona
eternamente nelle sedi celesti. La
Liturgia dà gloria a Dio perché ci
permette, qui, sulla terra, di vedere
Dio nella celebrazione dei misteri e,
nel vederlo, prendere vita dalla sua
Pasqua: noi, che da morti che
eravamo per le colpe, per grazia,
siamo stati fatti rivivere con Cristo
(cfr. Ef 2, 5), siamo la gloria di Dio»[9].
Possiamo chiedere alla Vergine
Maria che ci aiuti ad approfondire la



liturgia della Chiesa. In tal modo
potrà crescere in noi una sensibilità
che ci permetta di riconoscere suo
Figlio nella celebrazione eucaristica e
in ogni circostanza.

[1] San Giovanni Paolo II, Omelia, 31-
V-1997.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 152.

[3] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 88.

[4] Pontificale Romano, Rituale per
l’ordinazione dei presbiteri, n. 153.

[5] San Giovanni Paolo II, enc. 
Ecclesia de Eucaristia, n. 9.

[6] Benedetto XVI, Discorso, 6-V-2011.

[7] Congregazione per il Culto Divino
e la Disciplina dei Sacramenti, istr. 



Redemptionis Sacramentum, 25-
III-2004, n. 5.

[8] Sant’Agostino, Sermone 67, 1.

[9] Papa Francesco, lett. ap. Desiderio
desideravi, n. 43.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/meditation/

meditazioni-18a-domenica-del-tempo-
ordinario-ciclo-b/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-18a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-18a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-18a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/it-ch/meditation/meditazioni-18a-domenica-del-tempo-ordinario-ciclo-b/

	Meditazioni: 18ª domenica del Tempo Ordinario (ciclo B)

