
opusdei.org

Vita di Maria (XIV):
Magistero, Padri,
santi

La scena delle nozze di Cana,
riflessa nei testi del Magistero,
dei Padri della Chiesa e dei
santi.

22/03/2011

La voce del Magistero

«A prima vista, il miracolo di Cana
sembra staccarsi un poco dagli altri
segni compiuti da Gesù. Che senso
può avere il fatto che Gesù procuri
una sovrabbondanza di vino – circa



520 litri – per una festa privata?
Dobbiamo pertanto guardare più a
fondo per comprendere che non si
tratta affatto di un lusso privato,
bensì di qualcosa di molto più
grande. Innanzitutto è già
importante l'indicazione di tempo: “Il
terzo giorno, ci fu uno sposalizio a
Cana di Galilea" ( Gv 2, 1). Non è
molto chiaro a quale data precedente
si riallacci il discorso del terzo
giorno; a maggior ragione è evidente
che all'evangelista sta a cuore
proprio questa indicazione
temporale simbolica, che egli ci
mette a disposizione come chiave di
comprensione dell'episodio.

Nell'Antico Testamento il terzo
giorno è la data della teofania, come
per esempio nel racconto centrale
dell'incontro tra Dio e Israele sul
Sinai: “Al terzo giorno, sul far del
mattino, vi furono tuoni, lampi, [...]
era sceso il Signore nel fuoco" ( Es 19,
16-18). Allo stesso tempo si può



cogliervi un rimando anticipato alla
teofania finale e decisiva della storia:
la risurrezione di Cristo nel terzo
giorno, nella quale gli incontri
iniziali con Dio diventano l'irruzione
definitiva di Dio sulla terra; la
risurrezione nella quale, una volta
per tutte, la terra viene squarciata,
assorbita nella vita stessa di Dio. C'è
qui dunque un accenno che si tratta
di una prima manifestazione di Dio
in continuità con gli eventi
dell'Antico Testamento, che recano
tutti in sé un carattere di promessa e
che ora tendono verso il loro
completamento [...].»

Con questa datazione è collegato un
altro elemento fondamentale del
racconto. Gesù parla alla madre,
Maria, della sua “ora" non ancora
giunta. Ciò significa innanzitutto che
Egli non agisce e non decide
semplicemente di sua iniziativa,
bensì sempre in accordo con la
volontà del Padre, sempre a partire



dal disegno del Padre. Più
esattamente, “l'ora" indica la sua
“glorificazione", in cui croce e
risurrezione e la sua presenza
universale attraverso la parola e il
sacramento vengono guardate come
un tutt'uno. L'ora di Gesù, l'ora della
sua “gloria", inizia nel momento della
croce e ha la sua collocazione storica:
nel momento in cui gli agnelli
pasquali vengono uccisi, Gesù versa
il suo sangue come il vero Agnello. La
sua ora viene da Dio, ma è fissata con
estrema precisione nel contesto della
storia, legata a una data liturgica, e
proprio per questo è l'inizio della
nuova liturgia “in spirito e verità". Se
Gesù in quell'istante parla a Maria
della sua ora, lega con ciò il momento
in cui si trovano al mistero della
croce come sua glorificazione.
Questa ora non è ancora giunta,
occorreva precisarlo per prima cosa.
E tuttavia Gesù ha il potere di
anticipare misteriosamente questa
“ora" a modo di segno. Il miracolo di



Cana si caratterizza pertanto come
anticipazione dell'ora ed è
interiormente ad essa legato.

Come potremmo dimenticare che
questo emozionante mistero
dell'anticipazione dell'ora c'è ancora
e di continuo? Come Gesù, dietro
preghiera di sua Madre, anticipa
simbolicamente la sua ora e, insieme,
rimanda a essa, così avviene sempre
di nuovo nell'Eucaristia: dietro la
preghiera della Chiesa, il Signore
anticipa in essa il suo ritorno, viene
già ora, celebra già ora le nozze con
noi, tirandoci così simultaneamente
fuori dal nostro tempo, avanti verso
quella “ora".

Cominciamo così a comprendere
l'episodio di Cana. Il segno di Dio è la
sovrabbondanza. Lo vediamo nella
moltiplicazione dei pani, lo vediamo
sempre di nuovo, ma soprattutto al
centro della storia della salvezza: nel
fatto che sperpera se stesso per la



misera creatura che è l'uomo. Questa
sovrabbondanza è la sua “gloria". La
sovrabbondanza di Cana è perciò
segno che la festa di Dio con
l'umanità – il suo dono di sé per gli
uomini – è cominciata. La cornice
dell'avvenimento, le nozze, diventa
così un'immagine che indica, al di là
di se stessa, l'ora messianica: l'ora
delle nozze di Dio con il suo popolo
ha avuto inizio nella venuta di Gesù.
La promessa escatologica entra nel
presente».

Joseph Ratzinger – Benedetto XVI
(XXI secolo)

Gesù di Nazaret , vol. I, pp. 291-294.

* * *

«Sottolineando l'iniziativa di Maria
nel primo miracolo e ricordando poi
la sua presenza sul Calvario, ai piedi
della Croce, l'evangelista aiuta a
comprendere come la cooperazione
di Maria si estenda a tutta l'opera di



Cristo. La richiesta della Vergine si
colloca all'interno del disegno divino
di salvezza.

Nel primo segno operato da Gesù i
Padri della Chiesa hanno intravisto
una forte dimensione simbolica,
cogliendo, nella trasformazione
dell'acqua in vino, l'annunzio del
passaggio dall'antica alla nuova
Alleanza. A Cana, proprio l'acqua
delle giare, destinata alla
purificazione dei Giudei e
all'adempimento delle prescrizioni
legali (cfr. Mc 7, 1-15), diventa il vino
nuovo del banchetto nuziale, simbolo
dell'unione definitiva fra Dio e
l'umanità.

Il contesto di un banchetto di nozze,
scelto da Gesù per il suo primo
miracolo, rimanda al simbolismo
matrimoniale, frequente nell'Antico
Testamento per indicare l'Alleanza
tra Dio e il suo popolo (cfr. Os 2, 21; 
Ger 2, 1-8; Sal 45 (44); ecc.) e nel



Nuovo Testamento per significare
l'unione di Cristo con la Chiesa (cfr. 
Gv 3, 28-30; Ef 5, 25-32; Ap 21, 1-2;
ecc.).

La presenza di Gesù a Cana
manifesta inoltre il progetto salvifico
di Dio riguardo al matrimonio. In
tale prospettiva, la carenza di vino
può essere interpretata come allusiva
alla mancanza d'amore, che
purtroppo non raramente minaccia
l'unione sponsale. Maria chiede a
Gesù d'intervenire in favore di tutti
gli sposi, che solo un amore fondato
in Dio può liberare dai pericoli
dell'infedeltà, dell'incomprensione e
delle divisioni. La grazia del
Sacramento offre agli sposi questa
forza superiore d'amore, che può
corroborare l'impegno della fedeltà
anche nelle circostanze difficili.

Secondo l'interpretazione degli
autori cristiani, il miracolo di Cana
racchiude, inoltre, un profondo



significato eucaristico. Compiendolo
in prossimità della solennità della
Pasqua giudaica (cfr. Gv 2, 13), Gesù
manifesta, come nella
moltiplicazione dei pani (cfr. Gv 6, 4),
l'intenzione di preparare il vero
banchetto pasquale, l'Eucaristia. Tale
desiderio, alle nozze di Cana, sembra
sottolineato ulteriormente dalla
presenza del vino, che allude al
sangue della Nuova Alleanza, e dal
contesto di un banchetto.

In tal modo Maria, dopo essere stata
all'origine della presenza di Gesù alla
festa, ottiene il miracolo del vino
nuovo, che prefigura l'Eucaristia,
segno supremo della presenza del
suo Figlio risorto tra i discepoli».

Giovanni Paolo II (XX secolo)

Discorso nell'udienza generale , 5-
III-1997.

La voce dei Padri e degli scrittori
antichi



«Cristo comincia a operare miracoli
nel momento più opportuno, anche
se a darne l'occasione è una
circostanza fortuita. Si stava
festeggiando uno sposalizio dignitoso
e onorevole e c'era anche la Madre di
Gesù. Invitato anch'Egli, era presente
il Signore con i suoi discepoli, non
tanto per partecipare al banchetto,
quanto perché desiderava compiere
un miracolo e così infondere – alla
sorgente stessa della generazione
umana – una corrente santificante di
grazia capace di elevare l'ordinario
livello della natura.

Conveniva, infatti, che il Signore,
essendo venuto a rinnovare la natura
stessa dell'uomo, portandola di
nuovo e completamente a una
condizione superiore, non impartisse
la sua benedizione solo a quelli che
erano già nati, ma preparasse la
grazia per quelli che dovevano
ancora nascere, santificandone così
la nascita. Con la sua presenza rese



onore alle nozze, Egli che è il gaudio
e la gioia di tutti, cancellando in tal
modo la tristezza che, sin dal
principio, era stata associata al parto.
Se uno è in Cristo, è una creatura
nuova; le cose vecchie sono passate,
ecco, ne sono nate di nuove ( 2 Cor 5,
17).

Egli, dunque, assistette alle nozze con
i suoi discepoli. Conveniva che quelli
che si sentivano attratti dall'incanto
delle cose meravigliose fossero
presenti mentre compiva i miracoli;
in tal modo avrebbero fatto proprio –
come alimento della fede – quello che
Egli stava per compiere».

San Cirillo di Alessandria (V secolo)

In Ioannem commentarius , libro II.

* * *

«Il miracolo con cui Nostro Signore
Gesù Cristo trasformò l'acqua in vino
non è una meraviglia agli occhi di chi



sa che fu compiuto da Dio. Infatti,
colui che durante le nozze produsse
il vino nelle sei giare che aveva fatto
riempire di acqua, è lo stesso che
tutti gli anni fa qualcosa di simile con
la vite. Ciò che i servi gettarono nelle
giare fu trasformato in vino per
opera di Dio, così come, sempre per
opera sua, si cambia in vino quello
che cade dalle nuvole. Se non ci
meravigliamo di questo, è perché
accade tutti gli anni e a causa della
frequenza non è più considerata cosa
mirabile.

Tuttavia questo meriterebbe
maggiore considerazione di ciò che
succede nelle giare piene di acqua.
Infatti, chi può considerare le opere
del Signore, con le quali Egli regge e
governa il mondo intero, senza
stupirsi o rimanere confuso davanti
a tanti prodigi? La potenza di un
granello di un seme qualsiasi è così
grande da impressionare chi lo
esamini attentamente. Ma siccome



gli uomini, occupati in altre faccende,
non prestano più attenzione alle
opere di Dio, per le quali dovrebbero
glorificare il Creatore
incessantemente, Dio si è riservato di
fare prodigi inusitati per indurre gli
uomini, che sono come assopiti, ad
adorarlo attraverso queste
meraviglie».

Sant'Agostino (IV-V secolo)

In Ioannis Evangelium tractatus , 8, 1.

* * *

« Tre giorni dopo ci fu uno sposalizio (
Gv 2, 1). Che significato ha questo
sposalizio se non il desiderio e la
gioia della salvezza dell'uomo? Il
simbolismo del numero tre, infatti,
celebra il mistero della salvezza: sia
per la confessione della Santissima
Trinità, sia per la fede nella
Risurrezione, avvenuta tre giorni
dopo la morte del Signore [...].



Come lo sposo che esce dalla stanza
nuziale (cfr. Sal 18, 6), così Cristo
discese sulla terra per unirsi alla
Chiesa mediante la propria
incarnazione. A questa Chiesa,
radunata tra i pagani, diede doni e
promesse. In dono gli diede la
redenzione, come promessa la vita
eterna. Tutto questo era un miracolo
per chi lo vedeva e un mistero per
chi lo comprendeva. Infatti, se
riflettiamo sino in fondo,
comprenderemo che nell'acqua è
rappresentata una certa immagine
del battesimo e della risurrezione.
Quando una cosa proviene da
un'altra mediante un processo
interno, o quando una creatura
inferiore è elevata mediante una
intima conversione a uno stato
superiore, ci troviamo di fronte a
una seconda nascita. Le acque sono
trasformate all'improvviso, e proprio
esse, più avanti, trasformeranno gli
uomini. Così, dunque, in Galilea, ad
opera di Cristo, l'acqua si trasforma



in vino; scompare la legge e le
succede la grazia; l'ombra si dilegua e
al suo posto appare la realtà; le cose
materiali si confrontano con quelle
spirituali; la vecchia osservanza cede
il passo al Nuovo Testamento.

Afferma il beato Apostolo: le cose
vecchie sono passate, ecco, ne sono
nate di nuove ( 2 Cor 5, 17). Come
l'acqua contenuta nelle giare non
perde nulla di quel che era e
comincia a essere quel che non era,
così la Legge non è stata sminuita
dalla venuta di Cristo, ma
perfezionata, perché da Cristo ha
ricevuto la sua perfezione. Essendo
venuto a mancare il vino, si serve un
altro vino; il vino dell'Antico
Testamento è buono, ma quello del
Nuovo Testamento è migliore.
L'Antica Alleanza, alla quale si
assoggettano i giudei, si esaurisce
alla lettera; la Nuova, alla quale
obbediamo noi, ci restituisce il
sapore della grazia. Vino “buono" è il



comandamento della Legge, che dice:
amerai il tuo prossimo e odierai il tuo
nemico ( Mt 5, 43); il vino del Vangelo,
che è migliore, dice: ma Io vi dico:
amate i vostri nemici e pregate per i
vostri persecutori ( Mt 5, 44)».

Fausto de Riez (V secolo)

Sermone 5 sull'Epifania

La voce dei santi

«Cristo, rispondendo alla Madre che
gli diceva: Concedimi questa grazia ,
rispose immediatamente: Che ho da
fare con te, o donna? Non è ancora
giunta la mia ora ( Gv 2, 4). Alcuni
hanno voluto scorgere in queste
parole un significato che giustifichi la
loro empietà. Sono quelli che
sostengono la sottomissione di Cristo
alle leggi naturali, oppure
considerano anche Lui vincolato alle
ore. Ma questo è dovuto al fatto che
non comprendono il significato della
parola. La bocca degli empi, che



meditano il male, è obbligata a tacere
dal subitaneo miracolo operato da
Colui che ha compiuto tutto con
sapienza.

“Figlio mio – disse la Madre di Gesù,
l'assolutamente Pura – rispondi ora.
Tu, che imponi alle ore il freno della
misura, come puoi aspettare l'ora,
Figlio mio e Signore mio? Come puoi
aspettare il tempo, se Tu stesso hai
stabilito gli intervalli del tempo, o
Creatore del mondo visibile e
invisibile, Tu che giorno e notte dirigi
con totale sovranità e secondo la tua
discrezione le evoluzioni
immutabili? Sei stato Tu a fissare lo
scorrere degli anni nei suoi cicli
perfettamente regolati: come puoi
aspettare il tempo propizio per il
prodigio che ti chiedo, Tu che hai
compiuto tutto con sapienza?".

“Ancora prima che Tu lo notassi,
Vergine venerata, Io sapevo che il
vino mancava - rispose allora



l'Ineffabile, il Misericordioso, alla
Madre veneratissima -. Conosco tutti
i pensieri che albergano nel tuo
cuore. Tu hai pensato dentro di te: la
necessità inciterà ora mio Figlio al
miracolo, che con la scusa delle ore
cerca di ritardare. O Madre pura,
impara ora il perché di questo
ritardo, e quando lo avrai capito, ti
concederò certamente questa grazia,
Io che ho compiuto tutto con
sapienza"».

San Romano il Melòde (VI secolo)

Inno sulle nozze di Cana

* * *

«I brani della Sacra Scrittura che
parlano della Vergine dimostrano
chiaramente che la Madre di Gesù
accompagna assiduamente suo figlio,
si associa alla sua missione
redentrice, gioisce e soffre con Lui,
ama quelli che Gesù ama, dedica la



sua sollecitudine materna a quanti lo
seguono.

Pensiamo, per esempio, al racconto
delle nozze di Cana. Dei tanti invitati
a quelle vivaci nozze paesane,
soltanto Maria si avvede che manca
il vino (cfr. Gv 2, 3). Se ne accorge Lei
sola, e tempestivamente. Come ci
risultano familiari le scene della vita
di Cristo! In esse la grandezza di Dio
si intreccia con la vita più comune e
quotidiana. È tipico della donna di
casa avveduta e prudente notare una
manchevolezza, badare ai piccoli
dettagli che rendono amabile la vita:
tale è il comportamento di Maria.

Notate anche che è Giovanni a
raccontare l'episodio di Cana: è
l'unico evangelista a consegnare
questo dato di sollecitudine materna.
San Giovanni ci vuol ricordare che
Maria era presente all'inizio della
vita pubblica del Signore. Al tempo
stesso, ci fa capire di aver saputo



approfondire l'importanza della
presenza della Madonna. E Gesù
sapeva bene a chi affidava sua
Madre: a un discepolo che l'aveva
amata, che aveva imparato ad
amarla come madre ed era in grado
di capirla».

San Josemaría (XX secolo)

È Gesù che passa , n. 141.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/vita-di-maria-
xiv-magistero-padri-santi/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/vita-di-maria-xiv-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it-ch/article/vita-di-maria-xiv-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it-ch/article/vita-di-maria-xiv-magistero-padri-santi/

	Vita di Maria (XIV): Magistero, Padri, santi

