
opusdei.org

Vita di Maria (XI):
Magistero, Padri,
santi

Il ritorno dall'Egitto a Nazaret è
stato contemplato da molti
artisti e santi. Ecco una scelta di
testi su questa scena evangelica.

16/12/2010

La voce del Magistero

«Dopo la morte di Erode, quando la
Sacra Famiglia fa ritorno a Nazaret,
inizia il lungo periodo della vita
nascosta . Colei che “ha creduto
nell'adempimento delle parole del



Signore" ( Lc 1, 45) vive ogni giorno il
contenuto di queste parole.
Quotidianamente accanto a Lei è il
Figlio, a cui ha dato nome Gesù ;
dunque, certamente nel contatto con
Lui Ella usa questo nome, che del
resto non poteva destare meraviglia
in nessuno, essendo in uso da molto
tempo in Israele. Tuttavia, Maria sa
che colui che porta il nome Gesù è
stato chiamato dall'angelo “Figlio
dell'Altissimo" (cfr. Lc 1, 32). Maria sa
di averlo concepito e dato alla luce
“non conoscendo uomo", per opera
dello Spirito Santo, con la potenza
dell'Altissimo che ha steso la sua
ombra su di Lei (cfr. Lc 1, 35), così
come ai tempi di Mosè e dei padri la
nube velava la presenza di Dio (cfr. 
Es 24, 16; 40, 34-35; 1 Re 8, 10-12).
Dunque Maria sa che il Figlio, da lei
dato alla luce verginalmente, è
proprio quel “Santo", il “Figlio di
Dio", di cui le ha parlato l'angelo.



Durante gli anni della vita nascosta
di Gesù nella casa di Nazareth, anche
la vita di Maria è “nascosta con Cristo
in Dio" (cfr. Col 3, 3) mediante la fede .
La fede, infatti, è un contatto col
mistero di Dio. Maria costantemente,
quotidianamente è in contatto con
l'ineffabile mistero di Dio che si è
fatto uomo, mistero che supera tutto
ciò che è stato rivelato nell'Antica
Alleanza. Sin dal momento
dell'Annunciazione, la mente della
Vergine-Madre è stata introdotta
nella radicale “novità"
dell'autorivelazione di Dio e resa
consapevole del mistero. Ella è la
prima di quei “piccoli", dei quali
Gesù dirà un giorno: “Padre,... hai
tenuto nascoste queste cose ai
sapienti e agli intelligenti e le hai
rivelate ai piccoli" ( Mt 11, 25). Infatti,
“nessuno conosce il Figlio se non il
Padre" ( Mt 11, 27).

Come può dunque “conoscere il
Figlio" Maria? Certamente, non lo



conosce come il Padre; eppure, è la
prima tra coloro ai quali il Padre “l'ha
voluto rivelare" (cfr. Mt 11, 26-27; 1
Cor 2,11). Se però sin dal momento
dell'Annunciazione le è stato rivelato
il Figlio, che solo il Padre conosce
completamente, come Colui che lo
genera nell'eterno “oggi" (cfr. Sal 2,
7), Maria, la Madre, è in contatto con
la verità del suo Figlio solo nella fede
e mediante la fede! È dunque beata,
perché “ha creduto", e crede ogni
giorno fra tutte le prove e contrarietà
del periodo dell'infanzia di Gesù e
poi durante gli anni della vita
nascosta a Nazaret, dove Egli “stava
loro sottomesso" ( Lc 2, 51):
sottomesso a Maria e anche a
Giuseppe, perché questi faceva le
veci del padre davanti agli uomini;
onde lo stesso Figlio di Maria era
ritenuto dalla gente “il figlio del
carpentiere" ( Mt 13, 55).

La Madre di quel Figlio , dunque,
memore di quanto le è stato detto



nell'Annunciazione e negli
avvenimenti successivi, porta in sé la
radicale “novità" della fede: l'inizio
della Nuova Alleanza . È questo
l'inizio del Vangelo, ossia della
buona, lieta novella. Non è difficile,
però, notare in questo inizio una
particolare fatica del cuore , unita a
una sorta di “notte della fede" – per
usare le parole di San Giovanni della
Croce -, quasi un “velo" attraverso il
quale bisogna accostarsi all'Invisibile
e vivere nell'intimità col mistero (cfr.
Salita del Monte Carmelo , II, cap. 3,
4-6). È infatti in questo modo che
Maria, per molti anni, rimase
nell'intimità col mistero del suo
Figlio , e avanzava nel suo itinerario
di fede, man mano che Gesù
“cresceva in sapienza... e grazia
davanti a Dio e agli uomini" ( Lc 2,
52). Sempre di più si manifestava agli
occhi degli uomini la predilezione
che Dio aveva per Lui. La prima tra
queste creature umane ammesse alla
scoperta di Cristo era Maria, che con



Giuseppe viveva nella stessa casa a
Nazaret».

Giovanni Paolo II (XX secolo), Lettera
enciclica Redemptoris Mater , 25-
III-1987, n. 17.

* * *

«Nazaret è la scuola dove si comincia
a capire la vita di Gesù, è la scuola
dove ha inizio la conoscenza del suo
Vangelo. Qui impariamo a osservare,
ad ascoltare, a meditare, a penetrare
il profondo e misterioso significato di
questa semplice, umile e incantevole
manifestazione del Figlio di Dio tra
gli uomini. Qui si impara anche,
forse in una maniera quasi
insensibile, a imitare questa vita.

Qui ci viene rivelato il metodo che ci
permetterà di scoprire chi è Cristo.
Qui comprendiamo l'importanza che
ha l'ambiente in cui visse la sua vita
durante la sua permanenza fra noi, e
quanto sia necessaria la conoscenza



dei luoghi, dei tempi, delle
consuetudini, del linguaggio, delle
pratiche religiose, in una parola, di
tutto quello di cui Gesù si servì per
rivelarsi al mondo. Qui tutto parla,
tutto ha un senso.

Qui, in questa scuola, comprendiamo
la necessità di una disciplina
spirituale se vogliamo seguire gli
insegnamenti del Vangelo ed essere
discepoli di Cristo. Come vorremmo
essere di nuovo bambini e ritornare
in questa umile ma sublime scuola di
Nazareth! Come vorremmo
ricominciare, accanto a Maria, la
nostra iniziazione all'autentica
scienza della vita e alla più alta
sapienza della verità divina! [...].

La sua prima lezione è il silenzio.
Come vorremmo che si rinnovasse e
si fortificasse in noi l'amore per il
silenzio, questo mirabile e
indispensabile abito dello spirito,
tanto necessario per noi, storditi da



tanto rumore, da tanto frastuono, da
tante voci della nostra rumorosa ed
estremamente agitata vita moderna.
Silenzio di Nazareth, insegnaci il
raccoglimento e la interiorità,
insegnaci a essere sempre disposti ad
ascoltare le buone ispirazioni e la
dottrina dei veri maestri. Insegnaci
la necessità e il valore di una
conveniente formazione di studio,
della meditazione, di una vita
interiore intensa, dell'orazione
personale che soltanto Dio vede.

Ci viene offerta inoltre una lezione di
vita familiare. Ci insegni, Nazaret, il
significato della famiglia, la sua
comunione d'amore, la sua semplice
e austera bellezza, il suo carattere
sacro e inviolabile, la sua dolce e
insostituibile pedagogia, la sua
fondamentale e incomparabile
funzione sul piano sociale.

Infine, qui apprendiamo anche la
lezione del lavoro. Nazaret, la casa



del figlio del carpentiere: come
vorremmo capire meglio in questo
luogo l'austera ma redentiva legge
del lavoro umano ed esaltarla
debitamente; ristabilire la coscienza
della sua dignità, in modo che fosse a
tutti evidente; ricordare qui, sotto
questo tetto, che il lavoro non può
essere fine a se stesso, e che la sua
dignità e la libertà di esercitarlo non
provengono soltanto da motivi
economici, ma anche da quegli altri
valori che lo incanalano verso un
fine più nobile».

Paolo VI (XX secolo), Allocuzione a
Nazaret, 5-I-1964.

La voce dei Padri della Chiesa

«Conviene meditare il versetto che
segue: “Il bambino cresceva e si
fortificava, pieno di sapienza, e la
grazia di Dio era sopra di Lui" ( Lc 2,
40). Crescere in sapienza e grazia
non fa parte della natura divina: sin
dal principio Egli era pieno e non gli



mancava nulla. Però neppure si può
pensare che, in base alla natura
umana, [Gesù] si sia fortificato di più
o sia stato più pieno di quello Spirito
Santo che abitava in Lui, perché sin
dal primo momento ha avuto il più
alto grado di inabitazione della
grazia. Infatti, mediante l'unione
delle due nature, direttamente “in
Cristo abita corporalmente tutta la
pienezza della divinità" (Col 2, 9),
come afferma il santo Apostolo
Paolo.

Così, dunque, il citato versetto di
Luca sta a indicare che sin dal primo
momento dell'inabitazione
dell'umanità nella divinità, la
pienezza di grazia e di sapienza si
manifestava e risplendeva sempre di
più in armonia con lo sviluppo e la
crescita fisica; non riceveva una
grazia nuova o una sapienza
sovrabbondante, ma la pienezza di
grazia e di sapienza si mostrava
mediante le sue azioni gloriose [...].



Tuttavia non era conveniente che la
sua sapienza si manifestasse senza
tener conto dell'età. Siccome,
seguendo l'ordine della natura,
occorre aspettare i dodici anni per
raggiungere la pienezza della
ragione, Egli considerò cosa buona
raggiungerla al compimento dei
dodici anni».

San Massimo il Confessore (VII
secolo), Vita di Maria , n. 60.

* * *

«Il Bambino Gesù, che oggi è nato per
noi, cresce in sapienza, età e grazia
in quelli che lo accolgono, ma in
misura diversa. Non è identico in
tutti, ma si adatta alla disponibilità e
alla capacità di ciascuno e, in base a
come è accolto, si mostra come
bambino, come adolescente o come
adulto. È come un grappolo nella
vite: non appare sempre allo stesso
modo, ma cambia col trascorrere



delle stagioni: germina, fiorisce,
fruttifica e poi diventa vino.

La vite racchiude la promessa già nel
frutto non ancora pronto per il vino,
ma attende la stagione propizia.
Tuttavia non si può dire che il
grappolo è privo di attrattiva. Invece
di procurare piacere al gusto,
procura piacere all'olfatto; e
nell'attesa della vendemmia, fortifica
il cuore con la speranza. La fede
ferma e sicura della grazia che si
aspetta è già un gaudio per chi
aspetta con pazienza. Così succede
con l'uva di Cipro: promette il vino
anche se ancora non lo è; con il suo
fiore (il fiore è la speranza)
garantisce la grazia futura. Chi
aderisce pienamente mediante la
propria volontà alla legge del
Signore, e medita su di essa giorno e
notte, cresce come un albero
rigoglioso percorso da venature di
acqua viva che produce frutto a
tempo debito».



San Gregorio di Nissa (IV secolo), 
Omelia II sul Cantico dei Cantici (PG
44, 802-804).

La voce dei santi

«Narrandoci queste scene, Matteo
mette costantemente in risalto la
fedeltà di Giuseppe, che ubbidiva ai
comandi di Dio senza tentennamenti,
anche se a volte il senso di quei
comandi gli doveva sembrare oscuro,
oppure non riusciva a coglierne il
nesso con il resto dei piani divini [...].

La fede di Giuseppe non vacilla, la
sua obbedienza è sempre precisa e
immediata. Per comprendere meglio
la lezione del santo Patriarca, è
opportuno considerare che la sua
fede è attiva e che la sua docilità non
ha nulla dell'obbedienza di chi si
lascia trascinare dagli eventi. La fede
cristiana, infatti, è quanto di più
opposto ci sia al conformismo,
all'inerzia interiore.



Giuseppe si abbandonò senza riserve
all'azione di Dio, ma non rifiutò mai
di riflettere sui fatti, e in tal modo
ottenne dal Signore quel grado di
intelligenza delle opere di Dio che
costituisce la vera sapienza. E così
apprese a poco a poco che i disegni
soprannaturali hanno una coerenza
divina, sovente in contraddizione
con i piani umani.

Nelle diverse circostanze della sua
vita, il Patriarca non rinuncia a
pensare, né a far uso della sua
responsabilità. Anzi, colloca al
servizio della fede tutta la sua
esperienza umana. Di ritorno
dall'Egitto, avendo saputo che era re
della Giudea Archelao al posto di suo
padre Erode, ebbe paura di andarvi ( 
Mt 2, 22). Ha imparato a muoversi
nell'ambito del piano divino e, a
conferma che il suo presentimento
corrisponde effettivamente alla
volontà di Dio, riceve l'indicazione di
riparare in Galilea.



Tale fu la fede di Giuseppe: piena,
fiduciosa, integra; una fede che si
manifesta con la dedizione efficace
alla volontà di Dio, con l'obbedienza
intelligente. E, assieme alla fede, ecco
la carità, l'amore. La sua fede si
fonde con l'amore: l'amore per Dio
che compiva le promesse fatte ad
Abramo, a Giacobbe, a Mosé; l'affetto
coniugale per Maria; l'affetto paterno
per Gesù. Fede e amore si fondono
nella speranza della grande missione
che Dio, servendosi proprio di lui –
un falegname della Galilea –
cominciava a realizzare nel mondo:
la redenzione degli uomini».

San Josemaría (XX secolo), È Gesù che
passa , n. 42

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/vita-di-maria-
xi-magistero-padri-santi/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/vita-di-maria-xi-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it-ch/article/vita-di-maria-xi-magistero-padri-santi/
https://opusdei.org/it-ch/article/vita-di-maria-xi-magistero-padri-santi/

	Vita di Maria (XI): Magistero, Padri, santi

