opusdei.org

Viaggio di Papa
Francesco negli
Emirati Arabi

Ecco una selezione dei testi
degli incontri, discorsi e omelie
che Papa Francesco ha
pronunciato nel corso del suo
viaggio apostolico negli Emirati
Arabi Uniti.

05/02/2019

Mercoledi, 30 gennaio 2019

Videomessaggio in occasione del
viaggio



Lunedi, 4 febbraio 2019

ABU DHABI

18:10 Incontro interreligioso nel
Founder’s Memorial

Documento sulla “Fratellanza
Umana per la Pace Mondiale e la
convivenza comune” firmato da
Sua Santita Papa Francesco e il
Grande Imam di Al-Azhar Ahamad
al-Tayyib

Martedsi, 5 febbraio 2019

ABU DHABI

10:30 Santa Messa nello Zayed
Sports City

Santa Messa nello stadio Zayed
Sports City — Omelia



Beati: € la parola con cui Gesu
comincia la sua predicazione nel
Vangelo di Matteo. Ed é il ritornello
che Egli ripete oggi, quasi a voler
fissare nel nostro cuore, prima di
tutto, un messaggio basilare: se stai
con Gesu, se come i discepoli di
allora ami ascoltare la sua parola, se
cerchi di viverla ogni giorno, sei
beato. Non sarai beato, ma sei beato:
ecco la prima realta della vita
cristiana. Essa non si presenta come
un elenco di prescrizioni esteriori da
adempiere o come un complesso
insieme di dottrine da conoscere.
Anzitutto non é questo; e sapersi, in
Gest, figli amati del Padre. E vivere
la gioia di questa beatitudine,
intendere la vita come una storia di
amore, la storia dell’amore fedele di
Dio che non ci abbandona mai e
vuole fare comunione con noi
sempre. Ecco il motivo della nostra
gioia, di una gioia che nessuna
persona al mondo e nessuna
circostanza della vita possono



toglierci. E una gioia che da pace
anche nel dolore, che gia ora fa
pregustare quella felicita che ci
attende per sempre. Cari fratelli e
sorelle, nella gioia di incontrarvi,
questa e la parola che sono venuto a
dirvi: beati!

Ora, se Gesu dice beati i suoi
discepoli, colpiscono tuttavia i motivi
delle singole Beatitudini. In esse
vediamo un capovolgimento del
pensare comune, secondo cui sono
beati i ricchi, i potenti, quanti hanno
successo e sono acclamati dalle folle.
Per Gesu, invece, beati sono i poveri,
1 miti, quanti restano giusti anche a
costo di fare brutta figura, i
perseguitati. Chi ha ragione, Gesu o il
mondo? Per capire, guardiamo a
come ha vissuto Gesu: povero di cose
e ricco di amore, ha risanato tante
vite, ma non ha risparmiato la sua. E
venuto per servire e non per essere
servito; ci ha insegnato che non e
grande chi ha, ma chi da. Giusto e



mite, non ha opposto resistenza e si e
lasciato condannare ingiustamente.
In questo modo Gesu ha portato nel
mondo ’amore di Dio. Solo cosi ha
sconfitto la morte, il peccato, la
paura e la mondanita stessa: con la
sola forza dell’lamore divino.
Chiediamo oggi, qui insieme, la
grazia di riscoprire il fascino di
seguire Gesu, di imitarlo, di non
cercare altro che Lui e il suo amore
umile. Perché sta qui, nella
comunione con Lui e nell’amore per
gli altri, il senso della vita sulla terra.
Credete a questo?

Sono venuto anche a dirvi grazie per
come vivete il Vangelo che abbiamo
ascoltato. Si dice che tra il Vangelo
scritto e quello vissuto ci sia la stessa
differenza che esiste tra la musica
scritta e quella suonata. Voi qui
conoscete la melodia del Vangelo e
vivete ’entusiasmo del suo ritmo.
Siete un coro che comprende una
varieta di nazioni, lingue e riti; una



diversita che lo Spirito Santo ama e
vuole sempre piu armonizzare, per
farne una sinfonia. Questa gioiosa
polifonia della fede e una
testimonianza che date a tutti e che
edifica la Chiesa. Mi ha colpito
quanto Mons. Hinder disse una volta
e cioé che non solo egli si sente
vostro Pastore, ma che voi, con il
vostro esempio, siete spesso pastori
per lui. Grazie di questo!

Vivere da beati e seguire la via di
Gesu non significa tuttavia stare
sempre allegri. Chi é afflitto, chi
patisce ingiustizie, chi si prodiga per
essere operatore di pace sa che cosa
significa soffrire. Per voi non e certo
facile vivere lontani da casa e sentire
magari, oltre alla mancanza degli
affetti piu cari, 'incertezza del
futuro. Ma il Signore é fedele e non
abbandona i suoi. Un episodio della
vita di sant’Antonio abate, il grande
iniziatore del monachesimo nel
deserto, ci puo aiutare. Per il Signore



aveva lasciato tutto e si trovava nel
deserto. Li, per vario tempo fu
immerso in un’aspra lotta spirituale
che non gli dava tregua, assalito da
dubbi e oscurita, e pure dalla
tentazione di cedere alla nostalgia e
ai rimpianti per la vita passata. Poi il
Signore lo consolo dopo tanto
tormento e sant’Antonio gli chiese:
«Dov’eri? Perché non sei apparso
prima per liberarmi dalle
sofferenze? Dove eri?». Allora
percepi distintamente la risposta di
Gesu: «Io ero qui, Antonio» (8.
Atanasio, Vita Antonii, 10). Il Signore
¢ vicino. Puo succedere, di fronte a
una prova o ad un periodo difficile,
di pensare di essere soli, anche dopo
tanto tempo passato col Signore. Ma
in quei momenti Egli, anche se non
interviene subito, ci cammina a
fianco e, se continuiamo ad andare
avanti, aprira una via nuova. Perché
il Signore é specialista nel fare cose
nuove, sa aprire vie anche nel
deserto (cfr Is 43,19).



Cari fratelli e sorelle, vorrei dirvi
anche che vivere le Beatitudini non
richiede gesti eclatanti. Guardiamo a
Gesu: non ha lasciato nulla di scritto,
non ha costruito nulla di imponente.
E quando ci ha detto come vivere
non ha chiesto di innalzare grandi
opere o di segnalarci compiendo
gesta straordinarie. Ci ha chiesto di
realizzare una sola opera d’arte,
possibile a tutti: quella della nostra
vita. Le Beatitudini sono allora una
mappa di vita: non domandano
azioni sovraumane, ma di imitare
Gesu nella vita di ogni giorno.
Invitano a tenere pulito il cuore, a
praticare la mitezza e la giustizia
nonostante tutto, a essere
misericordiosi con tutti, a vivere
I’afflizione uniti a Dio. E la santita del
vivere quotidiano, che non ha
bisogno di miracoli e di segni
straordinari. Le Beatitudini non sono
per superuomini, ma per chi affronta
le sfide e le prove di ogni giorno. Chi
le vive secondo Gesu rende pulito il



mondo. E come un albero che, anche
in terra arida, ogni giorno assorbe
aria inquinata e restituisce ossigeno.
Vi auguro di essere cosi, ben radicati
in Cristo, in Gesu e pronti a fare del
bene a chiunque vi sta vicino. Le
vostre comunita siano oasi di pace.

Infine, vorrei soffermarmi
brevemente su due Beatitudini. La
prima: «Beati i miti» (Mt 5,5). Non &
beato chi aggredisce o sopraffa, ma
chi mantiene il comportamento di
Gesu che ci ha salvato: mite anche di
fronte ai suoi accusatori. Mi piace
citare san Francesco, quando ai frati
diede istruzioni su come recarsi
presso i Saraceni e i non cristiani.
Scrisse: «Che non facciano liti o
dispute, ma siano soggetti ad ogni
creatura umana per amore di Dio e
confessino di essere

cristiani» (Regola non bollata, XVI).
Né liti né dispute — e questo vale
anche per i preti — né liti né dispute:
in quel tempo, mentre tanti



partivano rivestiti di pesanti
armature, san Francesco ricordo che
il cristiano parte armato solo della
sua fede umile e del suo amore
concreto. E importante la mitezza: se
vivremo nel mondo al modo di Dio,
diventeremo canali della sua
presenza; altrimenti, non porteremo
frutto.

La seconda Beatitudine: «Beati gli
operatori di pace» (v. 9). Il cristiano
promuove la pace, a cominciare dalla
comunita in cui vive. Nel libro
dell’Apocalisse, tra le comunita a cui
Gesu stesso si rivolge, ce n’e una,
quella di Filadelfia, che credo vi
assomigli. E una Chiesa alla quale il
Signore, diversamente da quasi tutte
le altre, non rimprovera nulla. Essa,
infatti, ha custodito la parola di Gesu,
senza rinnegare il suo nome, e ha
perseverato, cioe e andata avanti,
pur nelle difficolta. E c’e un aspetto
importante: il nome Filadelfia
significa amore tra i fratelli. ’amore



fraterno. Ecco, una Chiesa che
persevera nella parola di Gesu e
nell’amore fraterno é gradita al
Signore e porta frutto. Chiedo per voi
la grazia di custodire la pace, 'unita,
di prendervi cura gli uni degli altri,
con quella bella fraternita per cui
non ci sono cristiani di prima e di
seconda classe.

Gesu, che vi chiama beati, vi dia la
grazia di andare sempre avanti senza
scoraggiarvi, crescendo ndell’amore
«fra voi e verso tutti» (1 Ts 3,12).

Documento sulla Fratellanza
umana per la pace mondiale e la
convivenza comune

PREFAZIONE

La fede porta il credente a vedere
nell’altro un fratello da sostenere e
da amare. Dalla fede in Dio, che ha



creato I'universo, le creature e tutti
gli esseri umani — uguali per la Sua
Misericordia —, il credente e
chiamato a esprimere questa
fratellanza umana, salvaguardando il
creato e tutto I'universo e sostenendo
ogni persona, specialmente le piu
bisognose e povere.

Partendo da questo valore
trascendente, in diversi incontri
dominati da un’atmosfera di
fratellanza e amicizia, abbiamo
condiviso le gioie, le tristezze e i
problemi del mondo contemporaneo,
al livello del progresso scientifico e
tecnico, delle conquiste terapeutiche,
dell’era digitale, dei mass media,
delle comunicazioni; al livello della
poverta, delle guerre e delle afflizioni
di tanti fratelli e sorelle in diverse
parti del mondo, a causa della corsa
agli armamenti, delle ingiustizie
sociali, della corruzione, delle
disuguaglianze, del degrado morale,
del terrorismo, della



discriminazione, dell’estremismo e di
tanti altri motivi.

Da questi fraterni e sinceri confronti,
che abbiamo avuto, e dall’incontro
pieno di speranza in un futuro
luminoso per tutti gli esseri umani, e
nata I’idea di questo »Documento
sulla Fratellanza Umana «. Un
documento ragionato con sincerita e
serieta per essere una dichiarazione
comune di buone e leali volonta, tale
da invitare tutte le persone che
portano nel cuore la fede in Dio e la
fede nella fratellanza umana a unirsi
e a lavorare insieme, affinché esso
diventi una guida per le nuove
generazioni verso la cultura del
reciproco rispetto, nella
comprensione della grande grazia
divina che rende tutti gli esseri
umani fratelli.

DOCUMENTO

In nome di Dio che ha creato tutti gli
esseri umani uguali nei diritti, nei



doveri e nella dignita, e li ha
chiamati a convivere come fratelli
tra di loro, per popolare la terra e
diffondere in essa i valori del bene,
della carita e della pace.

In nome dell’innocente anima
umana che Dio ha proibito di
uccidere, affermando che chiunque
uccide una persona € come se avesse
ucciso tutta 'umanita e chiunque ne
salva una e come se avesse salvato
I'umanita intera.

In nome dei poveri, dei miseri, dei
bisognosi e degli emarginati che Dio
ha comandato di soccorrere come un
dovere richiesto a tutti gli uomini e
in particolar modo a ogni uomo
facoltoso e benestante.

In nome degli orfani, delle vedove,
dei rifugiati e degli esiliati dalle loro
dimore e dai loro paesi; di tutte le
vittime delle guerre, delle
persecuzioni e delle ingiustizie; dei
deboli, di quanti vivono nella paura,



dei prigionieri di guerra e dei
torturati in qualsiasi parte del
mondo, senza distinzione alcuna.

In nome dei popoli che hanno perso
la sicurezza, la pace e la comune
convivenza, divenendo vittime delle
distruzioni, delle rovine e delle
guerre.

In nome della» fratellanza umana
«che abbraccia tutti gli uomini, li
unisce e li rende uguali.

In nome di questa fratellanza
lacerata dalle politiche di
integralismo e divisione e dai sistemi
di guadagno smodato e dalle
tendenze ideologiche odiose, che
manipolano le azioni e i destini degli
uomini.

In nome della liberta, che Dio ha
donato a tutti gli esseri umani,
creandoli liberi e distinguendoli con
essa.



In nome della giustizia e della
misericordia, fondamenti della
prosperita e cardini della fede.

In nome di tutte le persone di buona
volonta, presenti in ogni angolo della
terra.

In nome di Dio e di tutto questo, Al-
Azhar al-Sharif — con i musulmani
d’Oriente e d’Occidente —, insieme
alla Chiesa Cattolica — con i cattolici
d’Oriente e d’Occidente —, dichiarano
di adottare la cultura del dialogo
come via; la collaborazione comune
come condotta; la conoscenza
reciproca come metodo e criterio.

Noi - credenti in Dio, nell’incontro
finale con Lui e nel Suo Giudizio -,
partendo dalla nostra responsabilita
religiosa e morale, e attraverso
questo Documento, chiediamo a noi
stessi e ai Leader del mondo, agli
artefici della politica internazionale e
dell’economia mondiale, di
impegnarsi seriamente per



diffondere la cultura della tolleranza,
della convivenza e della pace; di
intervenire, quanto prima possibile,
per fermare lo spargimento di
sangue innocente, e di porre fine alle
guerre, ai conflitti, al degrado
ambientale e al declino culturale e
morale che il mondo attualmente
vive.

Cirivolgiamo agli intellettuali, ai
filosofi, agli uomini di religione, agli
artisti, agli operatori dei media e agli
uomini di cultura in ogni parte del
mondo, affinché riscoprano i valori
della pace, della giustizia, del bene,
della bellezza, della fratellanza
umana e della convivenza comune,
per confermare 'importanza di tali
valori come ancora di salvezza per
tutti e cercare di diffonderli
ovunque.

Questa Dichiarazione, partendo da
una riflessione profonda sulla nostra
realta contemporanea, apprezzando i



suoi successi e vivendo i suoi dolori,
le sue sciagure e calamita, crede
fermamente che tra le piu importanti
cause della crisi del mondo moderno
vi siano una coscienza umana
anestetizzata e I’allontanamento dai
valori religiosi, nonché il predominio
dell’individualismo e delle filosofie
materialistiche che divinizzano
I’'uomo e mettono i valori mondani e
materiali al posto dei principi
supremi e trascendenti.

Noi, pur riconoscendo i passi positivi
che la nostra civilta moderna ha
compiuto nei campi della scienza,
della tecnologia, della medicina,
dell’industria e del benessere, in
particolare nei Paesi sviluppati,
sottolineiamo che, insieme a tali
progressi storici, grandi e apprezzati,
si verifica un deterioramento
dell’etica, che condiziona l’agire
internazionale, e un indebolimento
dei valori spirituali e del senso di
responsabilita. Tutto cio contribuisce



a diffondere una sensazione generale
di frustrazione, di solitudine e di
disperazione, conducendo molti a
cadere o nel vortice dell’estremismo
ateo e agnostico, oppure
nell’integralismo religioso,
nell’estremismo e nel
fondamentalismo cieco, portando
cosi altre persone ad arrendersi a
forme di dipendenza e di
autodistruzione individuale e
collettiva.

La storia afferma che I’estremismo
religioso e nazionale e I'intolleranza
hanno prodotto nel mondo, sia in
Occidente sia in Oriente, cio che
potrebbe essere chiamato i segnali di
una «terza guerra mondiale a pezzi»,
segnali che, in varie parti del mondo
e in diverse condizioni tragiche,
hanno iniziato a mostrare il loro
volto crudele; situazioni di cui non si
conosce con precisione quante
vittime, vedove e orfani abbiano
prodotto. Inoltre, ci sono altre zone



che si preparano a diventare teatro
di nuovi conflitti, dove nascono
focolai di tensione e si accumulano
armi e munizioni, in una situazione
mondiale dominata dall’incertezza,
dalla delusione e dalla paura del
futuro e controllata dagli interessi
economici miopi.

Affermiamo altresi che le forti crisi
politiche, 'ingiustizia e la mancanza
di una distribuzione equa delle
risorse naturali — delle quali
beneficia solo una minoranza di
ricchi, a discapito della maggioranza
dei popoli della terra — hanno
generato, e continuano a farlo,
enormi quantita di malati, di
bisognosi e di morti, provocando
crisi letali di cui sono vittime diversi
paesi, nonostante le ricchezze
naturali e le risorse delle giovani
generazioni che li caratterizzano. Nei
confronti di tali crisi che portano a
morire di fame milioni di bambini,
gia ridotti a scheletri umani - a



motivo della poverta e della fame —,
regna un silenzio internazionale
inaccettabile.

E evidente a questo proposito quanto
sia essenziale la famiglia, quale
nucleo fondamentale della societa e
dell’'umanita, per dare alla luce dei
figli, allevarli, educarli, fornire loro
una solida morale e la protezione
familiare. Attaccare l'istituzione
familiare, disprezzandola o
dubitando dell’importanza del suo
ruolo, rappresenta uno dei mali piu
pericolosi della nostra epoca.

Attestiamo anche I'importanza del
risveglio del senso religioso e della
necessita di rianimarlo nei cuori
delle nuove generazioni, tramite
I’educazione sana e I’adesione ai
valori morali e ai giusti insegnamenti
religiosi, per fronteggiare le tendenze
individualistiche, egoistiche,
conflittuali, il radicalismo e



Pestremismo cieco in tutte le sue
forme e manifestazioni.

I1 primo e piu importante obiettivo
delle religioni e quello di credere in
Dio, di onorarLo e di chiamare tutti
gli uomini a credere che questo
universo dipende da un Dio che lo
governa, e il Creatore che ci ha
plasmati con la Sua Sapienza divina e
ci ha concesso il dono della vita per
custodirlo. Un dono che nessuno ha il
diritto di togliere, minacciare o
manipolare a suo piacimento, anzi,
tutti devono preservare tale dono
della vita dal suo inizio fino alla sua
morte naturale. Percido condanniamo
tutte le pratiche che minacciano la
vita come i genocidi, gli atti
terroristici, gli spostamenti forzati, il
traffico di organi umani, I’aborto e
I’eutanasia e le politiche che
sostengono tutto questo.

Altresi dichiariamo - fermamente -
che le religioni non incitano mai alla



guerra e non sollecitano sentimenti
di odio, ostilita, estremismo, né
invitano alla violenza o allo
spargimento di sangue. Queste
sciagure sono frutto della deviazione
dagli insegnamenti religiosi, dell’uso
politico delle religioni e anche delle
interpretazioni di gruppi di uomini
di religione che hanno abusato - in
alcune fasi della storia —
dell’influenza del sentimento
religioso sui cuori degli uomini per
portali a compiere cio che non ha
nulla a che vedere con la verita della
religione, per realizzare fini politici e
economici mondani e miopi. Per
questo noi chiediamo a tutti di
cessare di strumentalizzare le
religioni per incitare all’odio, alla
violenza, all’estremismo e al
fanatismo cieco e di smettere di
usare il nome di Dio per giustificare
atti di omicidio, di esilio, di
terrorismo e di oppressione. Lo
chiediamo per la nostra fede comune
in Dio, che non ha creato gli uomini



per essere uccisi o per scontrarsi tra
di loro e neppure per essere torturati
o umiliati nella loro vita e nella loro
esistenza. Infatti Dio, I’Onnipotente,
non ha bisogno di essere difeso da
nessuno e non vuole che il Suo nome
venga usato per terrorizzare la
gente.

Questo Documento, in accordo con i
precedenti Documenti Internazionali
che hanno sottolineato 'importanza
del ruolo delle religioni nella
costruzione della pace mondiale,
attesta quanto segue:

- La forte convinzione che i veri
insegnamenti delle religioni invitano
a restare ancorati ai valori della
pace; a sostenere i valori della
reciproca conoscenza, della
fratellanza umana e della convivenza
comune; a ristabilire la saggezza, la
giustizia e la carita e a risvegliare il
senso della religiosita tra i giovani,
per difendere le nuove generazioni



dal dominio del pensiero
materialistico, dal pericolo delle
politiche dell’avidita del guadagno
smodato e dell’indifferenza, basate
sulla legge della forza e non sulla
forza della legge.

- La liberta e un diritto di ogni
persona: ciascuno gode della liberta
di credo, di pensiero, di espressione e
di azione. Il pluralismo e le diversita
di religione, di colore, di sesso, di
razza e dilingua sono una sapiente
volonta divina, con la quale Dio ha
creato gli esseri umani. Questa
Sapienza divina é l’origine da cui
deriva il diritto alla liberta di credo e
alla liberta di essere diversi. Per
questo si condanna il fatto di
costringere la gente ad aderire a una
certa religione o a una certa cultura,
come pure di imporre uno stile di
civilta che gli altri non accettano.

- La giustizia basata sulla
misericordia € la via da percorrere



per raggiungere una vita dignitosa
alla quale ha diritto ogni essere
umano.

- Il dialogo, la comprensione, la
diffusione della cultura della
tolleranza, dell’accettazione dell’altro
e della convivenza tra gli esseri
umani contribuirebbero
notevolmente a ridurre molti
problemi economici, sociali, politici e
ambientali che assediano grande
parte del genere umano.

- I1 dialogo tra i credenti significa
incontrarsi nell’enorme spazio dei
valori spirituali, umani e sociali
comuni, e investire cio nella
diffusione delle piu alte virtu morali,
sollecitate dalle religioni; significa
anche evitare le inutili discussioni.

- La protezione dei luoghi di culto -
templi, chiese e moschee - & un
dovere garantito dalle religioni, dai
valori umani, dalle leggi e dalle
convenzioni internazionali. Ogni



tentativo di attaccare i luoghi di culto
o di minacciarli attraverso attentati o
esplosioni o demolizioni € una
deviazione dagli insegnamenti delle
religioni, nonché una chiara
violazione del diritto internazionale.

- Il terrorismo esecrabile che
minaccia la sicurezza delle persone,
sia in Oriente che in Occidente, sia a
Nord che a Sud, spargendo panico,
terrore e pessimismo non é dovuto
alla religione — anche se i terroristi la
strumentalizzano — ma é dovuto alle
accumulate interpretazioni errate
dei testi religiosi, alle politiche di
fame, di poverta, di ingiustizia, di
oppressione, di arroganza; per
questo e necessario interrompere il
sostegno ai movimenti terroristici
attraverso il rifornimento di denaro,
di armi, di piani o giustificazioni e
anche la copertura mediatica, e
considerare tutto cio come crimini
internazionali che minacciano la
sicurezza e la pace mondiale.



Occorre condannare un tale
terrorismo in tutte le sue forme e
manifestazioni.

- Il concetto di cittadinanza si basa
sull’eguaglianza dei diritti e dei
doveri sotto la cui ombra tutti
godono della giustizia. Per questo é
necessario impegnarsi per stabilire
nelle nostre societa il concetto della
piena cittadinanza e rinunciare
all’uso discriminatorio del termine
minoranze, che porta con sé i semi
del sentirsi isolati e dell’inferiorita;
esso prepara il terreno alle ostilita e
alla discordia e sottrae le conquiste e
1 diritti religiosi e civili di alcuni
cittadini discriminandoli.

- Il rapporto tra Occidente e Oriente e
un’indiscutibile reciproca necessita,
che non puo essere sostituita e
nemmeno trascurata, affinché
entrambi possano arricchirsi a
vicenda della civilta dell’altro,
attraverso lo scambio e il dialogo



delle culture. I’Occidente potrebbe
trovare nella civilta dell’Oriente
rimedi per alcune sue malattie
spirituali e religiose causate dal
dominio del materialismo. E
I’Oriente potrebbe trovare nella
civilta dell’Occidente tanti elementi
che possono aiutarlo a salvarsi dalla
debolezza, dalla divisione, dal
conflitto e dal declino scientifico,
tecnico e culturale. E importante
prestare attenzione alle differenze
religiose, culturali e storiche che
sono una componente essenziale
nella formazione della personalita,
della cultura e della civilta orientale;
ed e importante consolidare i diritti
umani generali e comuni, per
contribuire a garantire una vita
dignitosa per tutti gli uomini in
Oriente e in Occidente, evitando 1'uso
della politica della doppia misura.

- E un’indispensabile necessita
riconoscere il diritto della donna
all’istruzione, al lavoro, all’esercizio



dei propri diritti politici. Inoltre, si
deve lavorare per liberarla dalle
pressioni storiche e sociali contrarie
ai principi della propria fede e della
propria dignita. E necessario anche
proteggerla dallo sfruttamento
sessuale e dal trattarla come merce o
mezzo di piacere o di guadagno
economico. Per questo si devono
interrompere tutte le pratiche
disumane e i costumi volgari che
umiliano la dignita della donna e
lavorare per modificare le leggi che
impediscono alle donne di godere
pienamente dei propri diritti.

- La tutela dei diritti fondamentali
dei bambini a crescere in un
ambiente familiare,
all’alimentazione, all’educazione e
all’assistenza e un dovere della
famiglia e della societa. Tali diritti
devono essere garantiti e tutelati,
affinché non manchino e non
vengano negati a nessun bambino in
nessuna parte del mondo. Occorre



condannare qualsiasi pratica che
violi la dignita dei bambini o i loro
diritti. E altresi importante vigilare
contro i pericoli a cui essi sono
esposti — specialmente nell’ambiente
digitale — e considerare come crimine
il traffico della loro innocenza e
qualsiasi violazione della loro
infanzia.

- La protezione dei diritti degli
anziani, dei deboli, dei disabili e degli
oppressi e un’esigenza religiosa e
sociale che dev’essere garantita e
protetta attraverso rigorose
legislazioni e ’applicazione delle
convenzioni internazionali a
riguardo.

A tal fine, la Chiesa Cattolica e al-
Azhar, attraverso la comune
cooperazione, annunciano e
promettono di portare questo
Documento alle Autorita, ai Leader
influenti, agli uomini di religione di
tutto il mondo, alle organizzazioni



regionali e internazionali
competenti, alle organizzazioni della
societa civile, alle istituzioni religiose
e ai leader del pensiero; e di
impegnarsi nel diffondere i principi
di questa Dichiarazione a tutti i livelli
regionali e internazionali,
sollecitando a tradurli in politiche,
decisioni, testi legislativi, programmi
di studio e materiali di
comunicazione.

Al-Azhar e la Chiesa Cattolica
domandano che questo Documento
divenga oggetto di ricerca e di
riflessione in tutte le scuole, nelle
universita e negli istituti di
educazione e di formazione, al fine di
contribuire a creare nuove
generazioni che portino il bene e la
pace e difendano ovunque il diritto
degli oppressi e degli ultimi.

In conclusione auspichiamo che:

questa Dichiarazione sia un invito
alla riconciliazione e alla fratellanza



tra tutti i credenti, anzi tra i credenti
e 1non credenti, e tra tutte le persone
di buona volonta;

sia un appello a ogni coscienza viva
che ripudia la violenza aberrante e
I’estremismo cieco; appello a chi ama
ivalori di tolleranza e di fratellanza,
promossi e incoraggiati dalle
religioni;

sia una testimonianza della
grandezza della fede in Dio che
unisce i cuori divisi ed eleva ’animo
umano;

sia un simbolo dell’abbraccio tra
Oriente e Occidente, tra Nord e Sud e
tra tutti coloro che credono che Dio ci
abbia creati per conoscerci, per
cooperare tra di noi e per vivere
come fratelli che si amano.

Questo é cio che speriamo e
cerchiamo di realizzare, al fine di
raggiungere una pace universale di



cui godano tutti gli uomini in questa
vita.

Abu Dabhi, 4 febbraio 2019
Sua Santita Papa Francesco

Grande Imam di Al-Azhar Ahmad Al-
Tayyeb

Incontro interreligioso

Al Salamo Alaikum! La pace sia con
voi!

Ringrazio di cuore Sua Altezza lo
Sceicco Mohammed bin Zayed Al
Nahyan e il Dottor Ahmad Al-Tayyib,
Grande Imam di Al-Azhar, per le loro
parole. Sono grato al Consiglio degli
Anziani per I'incontro che abbiamo
poc’anzi avuto, presso la Moschea
dello Sceicco Zayed.



Saluto cordialmente anche il Signore
Abd Al-Fattah Al-Sisi, Presidente
della Repubblica Araba d’Egitto, terra
di Al-Azhar. Saluto cordialmente le
Autorita civili e religiose e il Corpo
diplomatico. Permettetemi anche un
grazie sincero per la calorosa
accoglienza che tutti hanno riservato
a me e alla nostra delegazione.

Ringrazio anche tutte le persone che
hanno contribuito a rendere
possibile questo viaggio e che hanno
lavorato con dedizione, entusiasmo e
professionalita per questo evento: gli
organizzatori, il personale del
Protocollo, quello della Sicurezza e
tutti coloro che in diversi modi
hanno dato il loro contributo “dietro
le quinte”. Un grazie speciale al Sig.
Mohamed Abdel Salam, gia
consigliere del Grande Imam.

Dalla vostra patria mi rivolgo a tutti i
Paesi di questa Penisola, ai quali



desidero indirizzare il mio piu
cordiale saluto, con amicizia e stima.

Con animo riconoscente al Signore,
nell’ottavo centenario dell’incontro
tra San Francesco di Assisi e il
sultano al-Malik al-Kamil, ho accolto
I’opportunita di venire qui come
credente assetato di pace, come
fratello che cerca la pace con i
fratelli. Volere la pace, promuovere
la pace, essere strumenti di pace:
siamo qui per questo.

I1logo di questo viaggio raffigura una
colomba con un ramoscello di ulivo.
E un’immagine che richiama il
racconto del diluvio primordiale,
presente in diverse tradizioni
religiose. Secondo il racconto biblico,
per preservare I'umanita dalla
distruzione Dio chiede a Noe di
entrare nell’arca con la sua famiglia.
Anche noi oggi, nel nome di Dio, per
salvaguardare la pace, abbiamo
bisogno di entrare insieme, come



un’unica famiglia, in un’arca che
possa solcare i mari in tempesta del
mondo: larca della fratellanza.

I1 punto di partenza é riconoscere
che Dio ¢ all’origine dell’'unica
famiglia umana. Egli, che e il
Creatore di tutto e di tutti, vuole che
viviamo da fratelli e sorelle, abitando
la casa comune del creato che Egli ci
ha donato. Si fonda qui, alle radici
della nostra comune umanita, la
fratellanza, quale «vocazione
contenuta nel disegno creatore di
Dio»[1]. Essa ci dice che tutti
abbiamo uguale dignita e che
nessuno puo essere padrone o
schiavo degli altri.

Non si puo onorare il Creatore senza
custodire la sacralita di ogni persona
e di ogni vita umana: ciascuno e
ugualmente prezioso agli occhi di
Dio. Perché Egli non guarda alla
famiglia umana con uno sguardo di
preferenza che esclude, ma con uno



sguardo di benevolenza che include.
Pertanto, riconoscere ad ogni essere
umano gli stessi diritti é glorificare il
Nome di Dio sulla terra. Nel nome di
Dio Creatore, dunque, va senza
esitazione condannata ogni forma di
violenza, perché é una grave
profanazione del Nome di Dio
utilizzarlo per giustificare I’odio e la
violenza contro il fratello. Non esiste
violenza che possa essere
religiosamente giustificata.

Nemico della fratellanza é
I'individualismo, che si traduce nella
volonta di affermare sé stessi e il
proprio gruppo sopra gli altri. E
un’insidia che minaccia tutti gli
aspetti della vita, perfino la piu alta e
innata prerogativa dell’'uomo, ossia
I’apertura al trascendente e la
religiosita. La vera religiosita
consiste nell’amare Dio con tutto il
cuore e il prossimo come sé stessi. La
condotta religiosa ha dunque bisogno
di essere continuamente purificata



dalla ricorrente tentazione di
giudicare gli altri nemici e avversari.
Ciascun credo é chiamato a superare
il divario tra amici e nemici, per
assumere la prospettiva del Cielo,
che abbraccia gli uomini senza
privilegi e discriminazioni.

Desidero percio esprimere
apprezzamento per I'impegno di
questo Paese nel tollerare e garantire
la liberta di culto, fronteggiando
I’estremismo e I’odio. Cosi facendo,
mentre si promuove la liberta
fondamentale di professare il
proprio credo, esigenza intrinseca
alla realizzazione stessa dell’'uomo, si
vigila anche perché la religione non
venga strumentalizzata e rischi,
ammettendo violenza e terrorismo,
di negare sé stessa.

La fratellanza certamente «esprime
anche la molteplicita e la differenza
che esiste tra i fratelli, pur legati per
nascita e aventi la stessa natura e la



stessa dignita»[2]. La pluralita
religiosa ne é espressione. In tale
contesto il giusto atteggiamento non
e né 'uniformita forzata, né il
sincretismo conciliante: quel che
siamo chiamati a fare, da credenti,
impegnarci per la pari dignita di
tutti, in nome del Misericordioso che
ci ha creati e nel cui nome va cercata
la composizione dei contrasti e la
fraternita nella diversita.

Vorrei qui ribadire la convinzione
della Chiesa Cattolica: «Non
possiamo invocare Dio come Padre di
tutti gli uomini, se ci rifiutiamo di
comportarci da fratelli verso alcuni
tra gli uomini che sono creati ad
immagine di Dio»[3].

Vari interrogativi, tuttavia, si
impongono: come custodirci a
vicenda nell’'unica famiglia umana?
Come alimentare una fratellanza non
teorica, che si traduca in autentica
fraternita? Come far prevalere



I'inclusione dell’altro sull’esclusione
in nome della propria appartenenza?
Come, insomma, le religioni possono
essere canali di fratellanza anziché
barriere di separazione?

La famiglia umana e il coraggio
dell’alterita

Se crediamo nell’esistenza della
famiglia umana, ne consegue che
essa, in quanto tale, va custodita.
Come in ogni famiglia, cio avviene
anzitutto mediante un dialogo
quotidiano ed effettivo. Esso
presuppone la propria identita, cui
non bisogna abdicare per
compiacere I’altro. Ma al tempo
stesso domanda il coraggio
dell’alterital4], che comporta il
riconoscimento pieno dell’altro e
della sua liberta, e il conseguente
impegno a spendermi perché i suoi
diritti fondamentali siano affermati
sempre, ovunque e da chiunque.
Perché senza liberta non si e piu figli



della famiglia umana, ma schiavi.
Tra le liberta vorrei sottolineare
quella religiosa. Essa non si limita
alla sola liberta di culto, ma vede
nell’altro veramente un fratello, un
figlio della mia stessa umanita che
Dio lascia libero e che pertanto
nessuna istituzione umana puo
forzare, nemmeno in nome suo.

Il dialogo e la preghiera

I1 coraggio dell’alterita & ’anima del
dialogo, che si basa sulla sincerita
delle intenzioni. Il dialogo é infatti
compromesso dalla finzione, che
accresce la distanza e il sospetto: non
si puo proclamare la fratellanza e poi
agire in senso opposto. Secondo uno
scrittore moderno, «chi mente a sé
stesso e ascolta le proprie menzogne,
arriva al punto di non poter piu
distinguere la verita, né dentro di sé,
né intorno a sé, e cosi comincia a non
avere piu stima né di se stesso, né
degli altri»[5].



In tutto cio la preghiera e
imprescindibile: essa, mentre
incarna il coraggio dell’alterita nei
riguardi di Dio, nella sincerita
dell’intenzione, purifica il cuore dal
ripiegamento su di sé. La preghiera
fatta col cuore é ricostituente di
fraternita. Percio, «quanto al futuro
del dialogo interreligioso, la prima
cosa che dobbiamo fare € pregare. E
pregare gli uni per gli altri: siamo
fratelli! Senza il Signore, nulla &
possibile; con Lui, tutto lo diventa!
Possa la nostra preghiera — ognuno
secondo la propria tradizione —
aderire pienamente alla volonta di
Dio, il quale desidera che tutti gli
uomini si riconoscano fratelli e
vivano come tali, formando la grande
famiglia umana nell’armonia delle
diversita»[6].

Non c’e alternativa: o costruiremo
insieme I’avvenire o non ci sara
futuro. Le religioni, in particolare,
non possono rinunciare al compito



urgente di costruire ponti fra i popoli
e le culture. E giunto il tempo in cui
le religioni si spendano piu
attivamente, con coraggio e audacia,
senza infingimenti, per aiutare la
famiglia umana a maturare la
capacita di riconciliazione, la visione
di speranza e gli itinerari concreti di
pace.

L’educazione e la giustizia

Torniamo cosli all’limmagine iniziale
della colomba della pace. Anche la
pace, per spiccare il volo, ha bisogno
di ali che la sostengano. Le ali
dell’educazione e della giustizia.

L’educazione - in latino indica
I’estrarre, il tirare fuori — é portare
alla luce le risorse preziose
dell’animo. E confortante constatare
come in questo Paese non si investa
solo sull’estrazione delle risorse della
terra, ma anche su quelle del cuore,
sull’educazione dei giovani. E un
impegno che mi auguro prosegua e si



diffonda altrove. Anche I’educazione
avviene nella relazione, nella
reciprocita. Alla celebre massima
antica “conosci te stesso” dobbiamo
affiancare “conoscti il fratello”: 1a sua
storia, la sua cultura e la sua fede,
perché non c’e conoscenza vera di sé
senza l’altro. Da uomini, e ancor piu
da fratelli, ricordiamoci a vicenda
che niente di cio che € umano ci puo
rimanere estraneo[7]. E importante
per 'avvenire formare identita
aperte, capaci di vincere la
tentazione di ripiegarsi su di sé e
irrigidirsi.

Investire sulla cultura favorisce una
decrescita dell’odio e una crescita
della civilta e della prosperita.
Educazione e violenza sono
inversamente proporzionali. Gli
istituti cattolici — ben apprezzati
anche in questo Paese e nella regione
— promuovono tale educazione alla
pace e alla conoscenza reciproca per
prevenire la violenza.



I giovani, spesso circondati da
messaggi negativi e fake news, hanno
bisogno di imparare a non cedere
alle seduzioni del materialismo,
dell’odio e dei pregiudizi; imparare a
reagire all’ingiustizia e anche alle
dolorose esperienze del passato;
imparare a difendere i diritti degli
altri con lo stesso vigore con cui
difendono i propri diritti. Saranno
essi, un giorno, a giudicarci: bene, se
avremo dato loro basi solide per
creare nuovi incontri di civilta; male,
se avremo lasciato loro solo dei
miraggi e la desolata prospettiva di
nefasti scontri di incivilta.

La giustizia é la seconda ala della
pace, la quale spesso non e
compromessa da singoli episodi, ma
e lentamente divorata dal cancro
dell’ingiustizia.

Non si puo, dunque, credere in Dio e
non cercare di vivere la giustizia con
tutti, secondo la regola d’oro: «Tutto



quanto volete che gli uomini facciano
a voi, anche voi fatelo a loro: questa
infatti e la Legge ed i Profeti» (Mt
7,12).

Pace e giustizia sono inseparabili! I1
profeta Isaia dice: «Praticare la
giustizia dara pace» (32,17). La pace
muore quando divorzia dalla
giustizia, ma la giustizia risulta falsa
se non ¢ universale. Una giustizia
indirizzata solo ai familiari, ai
compatrioti, ai credenti della stessa
fede € una giustizia zoppicante, &
un’ingiustizia mascherata!

Le religioni hanno anche il compito
di ricordare che I’avidita del profitto
rende il cuore inerte e che le leggi
dell’attuale mercato, esigendo tutto e
subito, non aiutano l'incontro, il
dialogo, la famiglia, dimensioni
essenziali della vita che necessitano
di tempo e pazienza. Le religioni
siano voce degli ultimi, che non sono
statistiche ma fratelli, e stiano dalla



parte dei poveri; veglino come
sentinelle di fraternita nella notte dei
conflitti, siano richiami vigili perché
I'umanita non chiuda gli occhi di
fronte alle ingiustizie e non si
rassegni mai ai troppi drammi del
mondo.

Il deserto che fiorisce

Dopo aver parlato della fratellanza
come arca di pace, vorrei ora
inspirarmi a una seconda immagine,
quella del deserto, che ci avvolge.

Qui, in pochi anni, con lungimiranza
e saggezza, il deserto e stato
trasformato in un luogo prospero e
ospitale; il deserto e diventato, da
ostacolo impervio e inaccessibile,
luogo di incontro tra culture e
religioni. Qui il deserto é fiorito, non
solo per alcuni giorni all’anno, ma
per molti anni a venire. Questo
Paese, nel quale sabbia e grattacieli si
incontrano, continua a essere un
importante crocevia tra Occidente e



Oriente, tra Nord e Sud del pianeta,
un luogo di sviluppo, dove spazi un
tempo inospitali riservano posti di

lavoro a persone di varie nazioni.

Anche lo sviluppo, tuttavia, ha i suoi
avversari. E se nemico della
fratellanza era I'individualismo,
vorrei additare quale ostacolo allo
sviluppo l'indifferenza, che finisce
per convertire le realta fiorenti in
lande deserte. Infatti, uno sviluppo
puramente utilitaristico non da
progresso reale e duraturo. Solo uno
sviluppo integrale e coeso dispone un
futuro degno dell’'uomo.
L’indifferenza impedisce di vedere la
comunita umana oltre i guadagni e il
fratello al di 1a del lavoro che svolge.
L’indifferenza, infatti, non guarda al
domani; non bada al futuro del
creato, non ha cura della dignita del
forestiero e dell’avvenire dei
bambini.



In questo contesto mi rallegro che
proprio qui ad Abu Dhabi, nel
novembre scorso, abbia avuto luogo
il primo Forum dell’Alleanza
interreligiosa per Comunita piu
sicure, sul tema della dignita del
bambino nell’era digitale. Questo
evento ha raccolto il messaggio
lanciato, un anno prima, a Roma nel
Congresso internazionale sullo stesso
tema, a cui avevo dato tutto il mio
appoggio ed incoraggiamento.
Ringrazio quindi tutti i leader che si
impegnano in questo campo e
assicuro il sostegno, la solidarieta e la
partecipazione mia e della Chiesa
Cattolica a questa causa
importantissima della protezione dei
minori in tutte le sue espressioni.

Qui, nel deserto, si € aperta una via
di sviluppo feconda che, a partire dal
lavoro, offre speranze a molte
persone di vari popoli, culture e
credo. Tra loro, anche molti cristiani,
la cui presenza nella regione risale



addietro nei secoli, hanno trovato
opportunita e portato un contributo
significativo alla crescita e al
benessere del Paese. Oltre alle
capacita professionali, vi recano la
genuinita della loro fede. Il rispetto e
la tolleranza che incontrano, cosi
come 1 necessari luoghi di culto dove
pregano, permettono loro quella
maturazione spirituale che va poi a
beneficio dell’intera societa.
Incoraggio a proseguire su questa
strada, affinché quanti qui vivono o
sono di passaggio conservino non
solo I'immagine delle grandi opere
innalzate nel deserto, ma di una
nazione che include e abbraccia tutti.

E con questo spirito che, non solo
qui, ma in tutta ’amata e nevralgica
regione mediorientale, auspico
opportunita concrete di incontro:
societa dove persone di diverse
religioni abbiano il medesimo diritto
di cittadinanza e dove alla sola



violenza, in ogni sua forma, sia tolto
tale diritto.

Una convivenza fraterna, fondata
sull’educazione e sulla giustizia; uno
sviluppo umano, edificato
sull’inclusione accogliente e sui
diritti di tutti: questi sono semi di
pace, che le religioni sono chiamate a
far germogliare. Ad esse, forse come
mai in passato, spetta, in questo
delicato frangente storico, un
compito non piu rimandabile:
contribuire attivamente a
smilitarizzare il cuore dell’'uomo. La
corsa agli armamenti, ’estensione
delle proprie zone di influenza, le
politiche aggressive a discapito degli
altri non porteranno mai stabilita. La
guerra non sa creare altro che
miseria, le armi nient’altro che
morte!

La fratellanza umana esige da noi,
rappresentanti delle religioni, il
dovere di bandire ogni sfumatura di



approvazione dalla parola guerra.
Restituiamola alla sua miserevole
crudezza. Sotto i nostri occhi sono le
sue nefaste conseguenze. Penso in
particolare allo Yemen, alla Siria,
all’Iraq e alla Libia. Insieme, fratelli
nell’'unica famiglia umana voluta da
Dio, impegniamoci contro la logica
della potenza armata, contro la
monetizzazione delle relazioni,
P’armamento dei confini,
P'innalzamento di muri,
I'imbavagliamento dei poveri; a tutto
questo opponiamo la forza dolce
della preghiera e 'impegno
quotidiano nel dialogo. Il nostro
essere insieme oggi sia un messaggio
di fiducia, un incoraggiamento a tutti
gli uomini di buona volonta, perché
non si arrendano ai diluvi della
violenza e alla desertificazione
dell’altruismo. Dio sta con I'uomo che
cerca la pace. E dal cielo benedice
ogni passo che, su questa strada, si
compie sulla terra.



[1]Benedetto XVI, Discorso a nuovi
Ambasciatori presso la Santa Sede, 16
dicembre 2010.

[2]Messaggio per la celebrazione della
Giornata Mondiale della Pace 1°
gennaio 2015, 2.

[3] Dichiarazione sulle relazioni della
Chiesa con le religioni non cristiane
Nostra aetate, 5.

[4] Cfr Discorso ai partecipanti alla
Conferenza Internazionale per la
Pace, Al-Azhar Conference Centre, Il
Cairo, 28 aprile 2017.

[5] F.M. Dostoevskij, I fratelli
Karamazov, 11, 2, Milano 2012, 60.

[6] Udienza Generale interreligiosa, 28
ottobre 2015.

[7] Cfr. Terenzio,
Heautontimorumenos I, 1, 25.


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2010/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20101216_ambassadors.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2010/december/documents/hf_ben-xvi_spe_20101216_ambassadors.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20141208_messaggio-xlviii-giornata-mondiale-pace-2015.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_it.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2015/documents/papa-francesco_20151028_udienza-generale.html

Videomessaggio in occasione del
viaggio

Caro popolo degli Emirati Arabi
Uniti,

Al Salamu Alaikum / la pace sia con
voi! Sono felice di poter visitare, tra
pochi giorni, il vostro Paese, terra
che cerca di essere un modello di
convivenza, di fratellanza umana e
di incontro tra diverse civilta e
culture, dove molti trovano un posto
sicuro per lavorare e vivere
liberamente, nel rispetto delle
diversita. Mi rallegra incontrare un
popolo che vive il presente con lo
sguardo rivolto al futuro. Con
ragione lo Sheikh Zayed, il fondatore
degli Emirati Arabi Uniti, di onorata
memoria, dichiarava: «La vera
ricchezza non risiede solo nelle
risorse materiali, ma la vera
ricchezza della nazione risiede nelle



persone che costruiscono il futuro
della loro nazione ... La vera
ricchezza sono gli uomini». Ringrazio
vivamente Sua Altezza lo Sheikh
Mohammed bin Zayed bin Sultan Al
Nahyan, che mi ha invitato a
partecipare all’incontro
interreligioso sul tema “Fratellanza
umana”. E sono grato alle altre
Autorita degli Emirati Arabi Uniti per
I’'ottima collaborazione, la generosa
ospitalita e la fraterna accoglienza
offerte nobilmente per realizzare
questa visita. Ringrazio ’amico e
caro fratello il Grande Imam di Al-
Azhar, Dr. Ahmed Al-Tayeb, e quanti
hanno collaborato alla preparazione
dell’incontro, per il coraggio e la
volonta di affermare che la fede in
Dio unisce e non divide, avvicina pur
nella distinzione, allontana
dall’ostilita e dall’avversione.

Sono felice di questa occasione
offertami dal Signore per scrivere,
sulla vostra cara terra, una nuova



pagina della storia delle relazioni tra
le religioni confermando che siamo
fratelli pur essendo differenti.

Con gioia mi accingo ad incontrare e
salutare “eyal Zayid fi dar Zayid | 1
figli di Zayid nella casa di Zayid”,
terra di prosperita e di pace, terra di
sole e di armonia, terra di
convivenza e di incontro!

Vi ringrazio tanto e ci vediamo
presto! Pregate per me!

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/viaggio-di-
papa-francesco-negli-emirati-arabi/
(30/01/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-di-papa-francesco-negli-emirati-arabi/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-di-papa-francesco-negli-emirati-arabi/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-di-papa-francesco-negli-emirati-arabi/

	Viaggio di Papa Francesco negli Emirati Arabi
	Mercoledì, 30 gennaio 2019
	Lunedì, 4 febbraio 2019
	Martedì, 5 febbraio 2019


