
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Lussemburgo e
Belgio

"L’amore ci spinge ad
annunciare il Vangelo
aprendoci agli altri e la sfida
dell’annuncio ci fa crescere
come comunità, aiutandoci a
vincere la paura di
intraprendere vie nuove e
spingendoci ad accogliere con
gratitudine l’apporto di tutti".
Dal 26 al 29 settembre 2024
papa Francesco si è recato in
Lussemburgo e Belgio per un
viaggio apostolico. In questo
articolo puoi trovare tutte le



omelie e i discorsi pronunciati
durante il suo viaggio.

30/09/2024

Giovedì, 26 settembre.
Lussemburgo

- Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico presso il “Cercle Cité”

- Incontro con la comunità cattolica
nella Cattedrale di “Notre-Dame” di
Lussemburgo

Venerdì, 27 settembre. Belgio

- Incontro con le Autorità e la Società
Civile nel Castello di Laeken

- Incontro con i docenti universitari
nella “Promotiezaal” della
“Katholieke Universiteit Leuven”



Sabato, 28 settembre. Belgio

- Incontro con i vescovi, i sacerdoti, i
diaconi, i consacrati, le consacrate, i
seminaristi e gli operatori pastorali
nella Basilica del Sacro Cuore di
Koekelberg

- Incontro con gli studenti
universitari nell'Aula Magna
dell’”Université Catholique de
Louvain”

Domenica, 29 settembre. Belgio

- Santa Messa nello stadio “Rey
Baldovino”

Giovedì, 26 settembre.
Lussemburgo

Incontro con le Autorità, con la
Società Civile e con il Corpo
Diplomatico presso il “Cercle Cité”



Altezze Reali,

Signor Primo Ministro,

distinti Rappresentanti della società
civile,

illustri Membri del Corpo
Diplomatico,

Signore e Signori,

Eminenze!

Sono lieto di compiere questa visita
nel Granducato del Lussemburgo;
ringrazio sentitamente Vostra
Altezza Reale, e il Primo Ministro per
le cordiali espressioni di benvenuto
che mi ha rivolto. E anche per il
benvenuto così famigliare con la
vostra famiglia [Granducale], grazie!

A motivo della sua particolare
posizione geografica, sul confine di
differenti aree linguistiche e
culturali, il Lussemburgo si è trovato
spesso ad essere al crocevia delle più



rilevanti vicende storiche europee;
per ben due volte, nella prima metà
del secolo scorso, ha dovuto subire
l’invasione e la privazione della
libertà e dell’indipendenza.

Ammaestrato dalla sua storia - la
storia è maestra della vita -, a partire
dalla fine della seconda guerra
mondiale, il vostro Paese si è distinto
nell’impegno per la costruzione di
un’Europa unita e solidale, nella
quale ogni Paese, piccolo o grande
che fosse, avesse il suo proprio ruolo,
lasciando finalmente alle spalle le
divisioni, i contrasti e le guerre,
causate da nazionalismi esasperati e
da ideologie perniciose. Le ideologie
sempre sono un nemico della
democrazia.

Va pure riconosciuto che quando
prevalgono logiche di scontro e di
violenta contrapposizione, i luoghi
che si trovano al confine tra potenze
che confliggono finiscono per essere



– loro malgrado – pesantemente
coinvolti. Quando invece gli spiriti
finalmente ritrovano vie di saggezza,
e alla contrapposizione sostituiscono
la cooperazione, allora questi stessi
luoghi diventano i più adatti a
indicare, non solo simbolicamente, le
esigenze di una nuova epoca di pace
e le strade da percorrere.

Non fa eccezione a questa regola il
Lussemburgo, socio fondatore
dell’Unione Europea e delle
Comunità che l’hanno preceduta,
sede di numerose istituzioni europee,
tra le quali la Corte di Giustizia
dell’Unione, la Corte dei Conti e la
Banca degli Investimenti. E questo si
fa sempre con la pace, non
dimentichiamo che la guerra sempre
è una sconfitta. La pace – il
Lussemburgo ha una storia di
costruzione della pace – è necessaria.
È molto triste che oggi in un Paese
dell’Europa gli investimenti che



danno più reddito sono quelli delle
fabbriche delle armi. È molto triste.

A sua volta, la solida struttura
democratica del vostro Paese, che ha
a cuore la dignità della persona
umana e la difesa delle sue libertà
fondamentali, è la premessa
indispensabile per un ruolo così
significativo nel contesto
continentale. In effetti, non è
l’estensione del territorio o il numero
degli abitanti la condizione
indispensabile perché uno Stato
svolga una parte importante sul
piano internazionale, o perché possa
diventare un centro nevralgico a
livello economico e finanziario. Lo è
invece la paziente costruzione di
istituzioni e leggi sagge, le quali,
disciplinando la vita dei cittadini
secondo criteri di equità e nel
rispetto dello stato di diritto,
pongono al centro la persona e il
bene comune, prevenendo e
contrastando i pericoli di



discriminazione e di esclusione. Il
Lussemburgo è un Paese dalle porte
aperte, una bella testimonianza di
non discriminazione e non
esclusione.

A questo proposito, rimangono
attuali le parole pronunciate da San
Giovanni Paolo II quando, nel 1985,
visitò il Lussemburgo: «Il vostro
Paese – disse – resta fedele alla sua
vocazione di essere, in questo
importante crocevia delle civiltà, un
luogo di scambi e di cooperazione
intense tra un numero sempre
maggiore di Paesi. Auspico
ardentemente che questa volontà di
solidarietà unisca sempre più le
comunità nazionali e si estenda a
tutte le nazioni del mondo, in
particolare alle più povere» (Discorso
nella Cerimonia di benvenuto, 15
maggio 1985). Nel fare mie tali
affermazioni, in particolare rinnovo
l’appello affinché si instaurino
relazioni solidali tra i popoli, in



modo che tutti possano diventare
partecipi e protagonisti di un
ordinato progetto di sviluppo
integrale.

La dottrina sociale della Chiesa
indica le caratteristiche di tale
progresso e le vie per raggiungerlo.
Anch’io mi sono inserito nella scia di
questo magistero approfondendo due
grandi tematiche: la cura del creato e
la fraternità. Lo sviluppo, infatti, per
essere autentico e integrale, non
deve saccheggiare e degradare la
nostra casa comune e non deve
lasciare ai margini popoli o gruppi
sociali: tutti, tutti fratelli. La
ricchezza – non dimentichiamolo – è
una responsabilità. Pertanto chiedo
che sia sempre vigile l’attenzione a
non trascurare le Nazioni più
svantaggiate, anzi, che esse siano
aiutate a risollevarsi dalle loro
condizioni di impoverimento. Questa
è una via maestra per fare in modo
che diminuisca il numero di quanti



sono costretti a emigrare, spesso in
condizioni disumane e pericolose. Il
Lussemburgo, con la sua storia
peculiare, con la sua altrettanto
peculiare posizione geografica, con
poco meno della metà degli abitanti
provenienti da altre parti dell’Europa
e del mondo, sia di aiuto e di esempio
nell’indicare il cammino da
intraprendere per accogliere e
integrare migranti e rifugiati. E voi
siete un modello di questo.

Purtroppo, si deve constatare
considerare il riemergere, anche nel
continente europeo, di fratture e di
inimicizie che, invece di risolversi
sulla base della reciproca buona
volontà, delle trattative e del lavoro
diplomatico, sfociano in aperte
ostilità, con il loro seguito di
distruzione e di morte. Sembra
proprio che il cuore umano non
sappia sempre custodire la memoria
e che periodicamente si smarrisca e
torni a percorrere le tragiche vie



della guerra. Siamo smemorati in
questo. Per sanare questa pericolosa
sclerosi, che fa ammalare
gravemente le Nazioni e aumenta i
conflitti e rischia di gettarle in
avventure dai costi umani immensi,
rinnovando inutili stragi, occorre
alzare lo sguardo verso l’alto, occorre
che il vivere quotidiano dei popoli e
dei loro governanti sia animato da
alti e profondi valori spirituali.
Saranno questi valori a impedire
l’impazzimento della ragione e
l’irresponsabile ritorno a compiere i
medesimi errori dei tempi passati,
aggravati per giunta dalla maggiore
potenza tecnica di cui l’essere umano
ora si avvale. Il Lussemburgo è
proprio al centro della capacità di
fare l’amicizia ed evitare queste
strade. Io direi: è una delle vostre
vocazioni.

Come Successore dell’Apostolo
Pietro, a nome della Chiesa che –
come diceva Paolo VI – è esperta di



umanità, sono inviato anche qui a
testimoniare che questa linfa vitale,
questa forza sempre nuova di
rinnovamento personale e sociale è il
Vangelo. Esso ci fa trovare simpatia
fra tutte le nazioni, tra tutti i popoli:
simpatia, sentire ugualmente, patire
ugualmente. Il Vangelo di Gesù
Cristo, che solo è in grado di
trasformare in profondità l’animo
umano, rendendolo capace di
operare il bene anche nelle
situazioni più difficili, di spegnere gli
odi e riconciliare le parti in conflitto.
Possano tutti, ogni uomo e ogni
donna, in piena libertà, conoscere il
Vangelo di Gesù, che ha riconciliato
nella sua Persona Dio e l’uomo e che,
conoscendo cosa c’è nel cuore
umano, può sanarne le ferite.
Sempre positivo.

Altezza Reale, Signore e Signori,

il Lussemburgo può mostrare a tutti i
vantaggi della pace rispetto agli



orrori della guerra, dell’integrazione
e promozione dei migranti rispetto
alla loro segregazione – e su questo
vi do tante grazie: quello spirito di
accoglienza dei migranti e anche
dare loro un inserimento nella vostra
società, questo arricchisce –, i
benefici della cooperazione tra le
Nazioni a fronte delle nefaste
conseguenze dell’indurimento delle
posizioni e del perseguimento
egoistico e miope o addirittura
violento dei propri interessi. E mi
permetto di aggiungere una cosa. Ho
visto la percentuale delle nascite: per
favore, più bambini, più bambini! È
il futuro. Non dico più bambini e
meno cagnolini – questo lo dico in
Italia –, ma più bambini!

Vi è infatti un impellente bisogno che
quanti sono investiti di autorità si
impegnino con costanza e pazienza
in oneste trattative in vista della
soluzione dei contrasti, con l’animo
disposto a individuare onorevoli



compromessi, che nulla pregiudicano
e che invece possono costruire per
tutti sicurezza e pace.

“Pour servir”, “Per servire”: con
questo motto sono venuto tra voi.
Esso si riferisce direttamente ed
eminentemente alla missione della
Chiesa, che Cristo, Signore fattosi
servo, ha inviato nel mondo come il
Padre aveva inviato Lui. Ma
permettetemi di ricordarvi che
questo, il servire, è anche per ognuno
di voi l’alto titolo di nobiltà. Il
servizio è per voi anche il compito
principale, lo stile da assumere ogni
giorno. Il buon Dio vi conceda di
farlo sempre con animo lieto e
generoso. E coloro che non hanno
fede lavorino per i fratelli, lavorino
per la patria, lavorino per la società.
Questa è una strada per tutti, sempre
per il bene comune!

Maria Mutter Jesu, Consolatrix
afflictorum, Patrona Civitatis et



Patriae Luxemburgensis vegli sul
Lussemburgo e sul mondo, e ottenga
da Gesù suo Figlio la pace e ogni
bene.

Che Dio benedica il Lussemburgo!
Grazie.

Incontro con la comunità cattolica
nella Cattedrale di “Notre-Dame”
di Lussemburgo

Vorrei riprendere quello che ha detto
lei sul dramma della migrazione.
Non dimentichiamo un ritornello che
nella Bibbia, nell’Antico Testamento,
torna, torna, torna: la vedova,
l’orfano e lo straniero.

Avere compassione – dice il Signore,
già nell’Antico Testamento – degli
abbandonati. A quel tempo le vedove
erano abbandonate, gli orfani pure e
così gli stranieri, i migranti. I



migranti rientrano all’interno della
rivelazione. Grazie tante al popolo e
al governo lussemburghese per
quello che fanno per i migranti,
grazie!

* * *

Altezza Reale,

Signor Cardinale e fratelli Vescovi,

care sorelle, cari fratelli!

Sono molto contento di essere qui
con voi, in questa magnifica
Cattedrale. Sono grato al Granduca e
ai suoi familiari per la loro presenza;
e ringrazio il Cardinale Jean-Claude
Hollerich per le parole gentili, come
pure Diogo, Christine e Suor Maria
Perpetua per le testimonianze.

Il nostro incontro avviene in
concomitanza con un importante 
Giubileo mariano, con cui la Chiesa
lussemburghese ricorda quattro



secoli di devozione a Maria
Consolatrice degli afflitti, Patrona del
Paese. A tale titolo ben si intona il
tema che avete scelto per questa
visita: “Per servire”. Consolare e
servire, infatti, sono due aspetti
fondamentali dell’amore che Gesù ci
ha donato, che ci ha affidato come
missione (cfr Gv 13,13-17) e che ci ha
indicato come unica via della gioia
piena (cfr At 20,35). Per questo tra
poco, nella preghiera di apertura
dell’Anno mariano, chiederemo alla
Madre di Dio di aiutarci ad essere
«missionari, pronti a testimoniare la
gioia del Vangelo», conformando il
nostro cuore al suo «per metterci al
servizio dei nostri fratelli». Possiamo
allora fermarci a riflettere proprio su
queste tre parole: servizio, missione e
gioia.

Anzitutto il servizio. Poco fa è stato
detto che la Chiesa lussemburghese
vuol essere “Chiesa di Gesù Cristo,
che non è venuto per essere servito



ma per servire” (cfr Mt 20,28; Mc
10,45). Ed è stata pure richiamata
l’immagine di San Francesco che
abbraccia il lebbroso e ne cura le
piaghe. Io, del servizio, vorrei
raccomandarvi un aspetto oggi molto
urgente: quello dell’accoglienza. Lo
faccio qui, tra voi, in modo
particolare, perché il vostro Paese ha
e mantiene viva, in questo campo,
una tradizione secolare, come ci ha
ricordato Suor Maria Perpetua, e
come più volte è emerso, anche nelle
altre testimonianze, nel grido: “todos,
todos, todos!”, “tutti, tutti, tutti!”,
ripetuto in varie occasioni. Sì, lo
spirito del Vangelo è spirito di
accoglienza, di apertura a tutti, e non
ammette nessun tipo di esclusione
(cfr Esort. Ap. Evangelii gaudium, 47).
Vi incoraggio, dunque, a rimanere
fedeli a questa eredità vostra, a
questa ricchezza che voi avete,
continuando a fare del vostro Paese
una casa amica per chiunque bussi



alla vostra porta chiedendo aiuto e
ospitalità.

È un dovere di giustizia prima
ancora che di carità, come già diceva
San Giovanni Paolo II quando
ricordava le radici cristiane della
cultura europea. Egli incoraggiava
proprio i giovani lussemburghesi a
tracciare il cammino per «un’Europa
non solo delle merci e dei beni, ma
dei valori, degli uomini e dei cuori»,
in cui il Vangelo fosse condiviso
«nella parola dell’annunzio e nei
segni dell’amore» (Discorso ai giovani
del Granducato di Lussemburgo, 16
maggio 1985, 4), ambedue le cose. Lo
sottolineo perché è importante:
un’Europa, e un mondo, in cui il
Vangelo sia condiviso nella parola
dell’annuncio unita ai segni
dell’amore.

E questo ci porta al secondo tema: la 
missione. Il Cardinale Arcivescovo,
poco fa, ha parlato di una



“evoluzione della Chiesa
lussemburghese in una società
secolarizzata”. Mi è piaciuta questa
espressione: la Chiesa, in una società
secolarizzata, evolve, matura, cresce.
Non si ripiega su sé stessa, triste,
rassegnata, risentita, no; accetta
piuttosto la sfida, nella fedeltà ai
valori di sempre, di riscoprire e
rivalorizzare in modo nuovo le vie di
evangelizzazione, passando sempre
più da un semplice approccio di cura
pastorale a quello di annuncio
missionario – e ci vuole coraggio. E
per fare questo è pronta ad evolvere:
ad esempio – come ci ha ricordato
Christine – nella condivisione di
responsabilità e ministeri,
camminando insieme come
Comunità che annuncia e facendo
della sinodalità un “modo duraturo
di relazionarsi” tra i suoi membri.

E del valore di questa crescita ci
hanno mostrato un’immagine
bellissima i giovani amici che hanno



interpretato, poco fa, alcune scene
del musical Laudato si’. Bravi, hanno
fatto bene! Grazie per il dono che ci
avete fatto! Il vostro lavoro, frutto di
uno sforzo comunitario che ha
coinvolto molti nell’Arcidiocesi, è per
tutti noi un segno doppiamente
profetico! Ci ricorda, in primo luogo,
le nostre responsabilità nei confronti
della “casa comune”, di cui siamo
custodi e non despoti. Poi però ci fa
anche riflettere su come tale
missione, vissuta insieme, costituisce
in sé un meraviglioso strumento
corale per dire a tutti la bellezza del
Vangelo. E questo è importante, è
importante per tutti noi: ciò che ci
spinge alla missione, infatti, non è il
bisogno di “far numero”, di fare
“proselitismo”, ma il desiderio di far
conoscere a più fratelli e sorelle
possibili la gioia dell’incontro con
Cristo. E qui vorrei ricordare una
bella espressione di Benedetto XVI:
“La Chiesa non cresce per
proselitismo ma per attrazione”.



Ecco allora, al di là delle difficoltà, il
dinamismo vivo dello Spirito Santo
che agisce in noi! L’amore ci spinge
ad annunciare il Vangelo aprendoci
agli altri e la sfida dell’annuncio ci fa
crescere come comunità, aiutandoci
a vincere la paura di intraprendere
vie nuove e spingendoci ad
accogliere con gratitudine l’apporto
di tutti. È una bella dinamica, sana,
gioiosa, che ci farà bene coltivare in
noi e attorno a noi.

E veniamo così alla terza parola: la 
gioia. Diogo, parlando
dell’esperienza della Giornata
Mondiale della Gioventù, ricordava
la felicità provata la vigilia della
festa, nell’attendere, assieme a
coetanei di ogni provenienza e
nazione, il momento del nostro
incontro, come pure l’emozione di
risvegliarsi, il mattino dopo,
circondato da tanti amici; e ancora
l’entusiasmo provato durante la
preparazione fatta insieme in



Portogallo e l’allegria, dopo un anno,
nel riunirsi con gli altri qui in
Lussemburgo. Vedete? La nostra fede
è così: è gioiosa, “danzante”, perché
ci dice che siamo figli di un Dio
amico dell’uomo, che ci vuole felici e
uniti, e che di nulla è più contento
che della nostra salvezza (cfr Lc
15,4-32; S. Gregorio Magno, Omelie
sui Vangeli, 34,3). E su questo, per
favore: alla Chiesa fanno male quei
cristiani tristi, noiosi, con la faccia
lunga. No, questi non sono cristiani.
Per favore, abbiate la gioia del
Vangelo: questo ci fa credere e
crescere tanto.

In proposito, vorrei concludere
richiamando un’altra bella
tradizione del vostro Paese, di cui mi
hanno parlato: la processione di
primavera – Springprozession –, che a
Pentecoste si svolge ad Echternach,
in ricordo dell’infaticabile opera
missionaria di San Willibrord,
evangelizzatore di queste terre.



L’intera città si riversa ballando per
le strade e per le piazze, assieme a
tanti pellegrini e visitatori che
accorrono, e la processione diventa
una grandissima, unica danza.
Ricordiamo che il re Davide danzava
davanti al Signore e questa è
un’espressione di fedeltà. Grandi e
piccoli, tutti ballano insieme verso la
Cattedrale – quest’anno perfino sotto
la pioggia, ho saputo –,
testimoniando con entusiasmo, nel
ricordo del santo Pastore, quanto è
bello camminare insieme e ritrovarci
tutti fratelli attorno alla mensa del
nostro Signore. E qui, soltanto una
parolina: per favore, non perdere la
capacità di perdono. Sapete che tutti
dobbiamo perdonare, ma sapete
perché? Perché tutti siamo stati
perdonati e tutti abbiamo bisogno di
perdono.

Care sorelle, cari fratelli, è bella la
missione che il Signore ci affida: 
consolare e servire, sull’esempio e



con l’aiuto di Maria. Grazie a voi,
consacrati e consacrate, per il lavoro
che fate, seminaristi, preti, tutti; e
anche per l’aiuto generoso che avete
voluto condividere con i bisognosi.
Dove c’è un bisognoso c’è Cristo. Vi
benedico e prego per voi. E anche
voi, per favore, pregate per me.
Grazie.

Venerdì, 27 settembre. Belgio

Incontro con le Autorità e la
Società Civile nel Castello di
Laeken

Vostre Maestà,

Signor Primo Ministro,

fratelli Vescovi,

distinte Autorità,

Signore e Signori!



Ringrazio Vostra Maestà per la
cordiale accoglienza e per il cortese
indirizzo di saluto. Sono molto lieto
di visitare il Belgio. Quando si pensa
a questo Paese, si evoca
contemporaneamente qualcosa di
piccolo e di grande, un Paese
occidentale e al tempo stesso
centrale, come se fosse il cuore
pulsante di un gigantesco organismo.

In effetti, le proporzioni e l’ordine
delle grandezze ingannano. Il Belgio
non è uno Stato molto esteso, ma la
sua peculiare storia ha fatto sì che,
subito dopo la fine della seconda
guerra mondiale, i popoli europei,
stanchi e sfiniti, iniziando un serio
cammino di pacificazione,
collaborazione e integrazione, hanno
guardato al Belgio come sede
naturale delle principali istituzioni
europee. Per il fatto di essere sulla
linea di faglia tra mondo germanico e
mondo latino, confinante con Francia
e Germania, che più avevano



incarnato le antitesi nazionalistiche
alla base del conflitto, esso apparve
come luogo ideale, quasi una sintesi
dell’Europa, da cui ripartire per la
sua ricostruzione, fisica, morale e
spirituale.

Si direbbe che il Belgio sia un ponte:
tra il continente e le isole
britanniche, tra l’area di matrice
germanica e quella francofona, tra il
sud e il nord dell’Europa. Un ponte,
per permettere alla concordia di
espandersi e di far indietreggiare le
controversie. Un ponte dove
ciascuno, con la sua lingua, la sua
mentalità e le sue convinzioni,
incontra l’altro e sceglie la parola, il
dialogo, la condivisione come mezzi
per relazionarsi. Un luogo dove si
impara a fare della propria identità
non un idolo o una barriera, ma uno
spazio ospitale da cui partire e a cui
ritornare, dove promuovere validi
interscambi e cercare insieme nuovi
equilibri, costruire nuove sintesi. Il



Belgio è un ponte che favorisce i
commerci, mette in comunicazione e
fa dialogare le civiltà. Un ponte
dunque indispensabile per costruire
la pace e ripudiare la guerra.

Si comprende bene allora quanto sia
grande il piccolo Belgio! Si capisce
come l’Europa ne abbia bisogno per
ricordare a sé stessa la sua storia,
fatta di popoli e culture, di cattedrali
e università, di conquiste
dell’ingegno umano, ma anche da
tante guerre e da una volontà di
dominio che è diventata a volte
colonialismo e sfruttamento.

L’Europa ha bisogno del Belgio per
portare avanti il cammino di pace e
di fraternità tra i popoli che la
compongono. Questo Paese ricorda a
tutti gli altri che, quando – sulla base
delle più varie e insostenibili scuse –
si comincia a non rispettare più
confini e trattati e si lascia alle armi
il diritto di creare il diritto,



sovvertendo quello vigente, si
scoperchia il vaso di Pandora e tutti i
venti incominciano a soffiare
violenti, squassando la casa e
minacciando di distruggerla. In
questo momento storico credo che il
Belgio ha un ruolo molto importante.
Siamo vicini a una guerra quasi
mondiale.

La concordia e la pace, infatti, non
sono una conquista che si ottiene una
volta per tutte, bensì un compito e
una missione - la concordia e la pace
sono un compito e una missione -,
una missione incessante da coltivare,
da curare con tenacia e pazienza.
L’essere umano, infatti, quando
smette di fare memoria del passato e
di lasciarsene istruire, possiede la
sconcertante capacità di tornare a
cadere anche dopo che si era
finalmente rialzato, dimenticando le
sofferenze e i costi spaventosi pagati
dalle generazioni precedenti. In
questo la memoria non funziona, è



curioso, sono altre forze, sia nella
società sia nelle persone, che ci fanno
cadere sempre nelle stesse cose.

In questo senso il Belgio è quanto
mai prezioso per la memoria del
continente europeo. Essa infatti
mette a disposizione argomenti
inoppugnabili per sviluppare
un’azione culturale, sociale e politica
costante e tempestiva, coraggiosa e
insieme prudente, che escluda un
futuro in cui nuovamente l’idea e la
prassi della guerra diventino
un’opzione percorribile, con
conseguenze catastrofiche.

La storia, magistra vitae troppo
spesso inascoltata, dal Belgio chiama
l’Europa a riprendere il suo
cammino, a ritrovare il suo vero
volto, a investire nuovamente sul
futuro aprendosi alla vita, alla
speranza, per sconfiggere l’inverno
demografico e l’inferno della guerra!
Sono due calamità in questo



momento. L’inferno della guerra, lo
stiamo vedendo, che può
trasformarsi in una guerra mondiale.
E l’inverno demografico; per questo
dobbiamo essere pratici: fare figli,
fare figli!

La Chiesa Cattolica vuol’essere una
presenza che, testimoniando la
propria fede in Cristo Risorto, offre
alle persone, alle famiglie, alle
società e alle Nazioni una speranza
antica e sempre nuova; una presenza
che aiuta tutti ad affrontare le sfide e
le prove, senza facili entusiasmi né
cupi pessimismi, ma con la certezza
che l’essere umano, amato da Dio, ha
una vocazione eterna di pace e di
bene e non è destinato alla
dissoluzione e al nulla.

Tenendo fisso lo sguardo a Gesù, la
Chiesa si riconosce sempre come la
discepola, che con timore e tremore
segue il suo Maestro, sapendo di
essere santa in quanto costituita da



Lui e al tempo stesso fragile – santa e
peccatrice – e mancante nei suoi
membri, mai completamente
adeguata al compito affidatole che
sempre la supera.

Essa annuncia una Notizia che può
colmare i cuori di gioia e, con le
opere di carità e le innumerevoli
testimonianze di amore al prossimo,
cerca di offrire segni concreti e prove
dell’amore che la muove. Essa,
tuttavia, vive nella concretezza delle
culture e delle mentalità di una
determinata epoca, che contribuisce
a plasmare o che in qualche modo a
volte subisce; e non sempre
comprende e vive il messaggio
evangelico nella sua purezza e
completezza. La Chiesa è santa e
peccatrice.

In questa perenne coesistenza fra
santità e peccato, di luce e ombra
vive la Chiesa, con esiti spesso di
grande generosità e splendida



dedizione, e a volte purtroppo con
l’emergere di dolorose contro-
testimonianze. Penso alle
drammatiche vicende degli abusi sui
minori – alle quali si sono riferiti il
Re e il Primo Ministro –, una piaga
che la Chiesa sta affrontando con
decisione e fermezza, ascoltando e
accompagnando le persone ferite e
attuando in tutto il mondo un
capillare programma di prevenzione.

Fratelli e sorelle, questa è la
vergogna! La vergogna che oggi tutti
noi dobbiamo prendere in mano e
chiedere perdono e risolvere il
problema: la vergogna degli abusi,
degli abusi sui minori. Noi pensiamo
al tempo dei santi Innocenti e
diciamo: “Oh che tragedia, cosa ha
fatto il re Erode!”, ma oggi nella
Chiesa c’è questo crimine; la Chiesa
deve vergognarsi e chiedere perdono
e cercare di risolvere questa
situazione con l’umiltà cristiana. E
mettere tutte le condizioni perché



questo non succeda più. Qualcuno mi
dice: “Santità, pensi che secondo le
statistiche la grande maggioranza
degli abusi si da in famiglia o nel
quartiere o al mondo dello sport,
nella scuola”. Uno solo è sufficiente
per vergognarsi! Nella Chiesa
dobbiamo chiedere perdono di
questo; gli altri chiedano perdono
per la loro parte. Questa è la nostra
vergogna e la nostra umiliazione.

Sono stato rattristato – a questo
proposito – da un altro fenomeno: le
“adozioni forzate”, avvenute anche
qui in Belgio tra gli anni ’50 e ’70 del
secolo scorso. In quelle spinose storie
si mescolò l’amaro frutto di un reato
e di un crimine con ciò che era
purtroppo l’esito di una mentalità
diffusa in tutti gli strati della società,
tanto che quanti agivano in base ad
essa ritenevano in coscienza di
compiere il bene, sia del bambino sia
della madre. Spesso la famiglia e altri
attori sociali, compresa la Chiesa,



hanno pensato che per togliere lo
stigma negativo, che purtroppo a
quei tempi colpiva la madre non
sposata, fosse preferibile per il bene
di entrambi, madre e bambino, che
quest’ultimo venisse adottato. Ci
furono persino casi nei quali ad
alcune donne non venne data la
possibilità di scegliere se tenere il
bambino o darlo in adozione. E
questo succede oggi in alcune
culture, in qualche Paese.

Come successore dell’Apostolo Pietro
prego il Signore, affinché la Chiesa
trovi sempre in sé la forza per fare
chiarezza e per non uniformarsi alla
cultura dominante, anche quando
tale cultura utilizzasse –
manipolandoli – valori che derivano
dal Vangelo, per trarne però indebite
conclusioni, con il loro pesante esito
di sofferenze e di esclusione.

Prego affinché i responsabili delle
Nazioni, guardando al Belgio e alla



sua storia, sappiano trarne
insegnamento e in questo modo
risparmiare ai loro popoli sciagure
senza fine e lutti senza numero.
Prego affinché i governanti sappiano
assumersi la responsabilità, il rischio
e l’onore della pace e sappiano
allontanare l’azzardo, l’ignominia e
l’assurdità della guerra. Prego
affinché temano il giudizio della
coscienza, della storia e di Dio, e
convertano lo sguardo e i cuori,
mettendo sempre al primo posto il
bene comune. In questo momento
nel quale l’economia si è sviluppata
tanto, vorrei sottolineare che in
qualche Paese gli investimenti che
danno più redditi sono le fabbriche
delle armi.

Maestà, Signore e Signori, il motto di
questa visita nel vostro Paese è “En
route, avec Espérance”. Mi fa
riflettere il fatto che Espérance sia
scritto con la maiuscola: mi dice che
la speranza non è una cosa, che



durante il cammino si porta nello
zaino; no, la speranza è un dono di
Dio, forse è la virtù più umile –
diceva lo scrittore – ma è quella che
non fallisce mai, non delude mai. La
speranza è un dono di Dio e si porta
nel cuore! E allora voglio lasciare
questo augurio a voi e a tutti gli
uomini e le donne che vivono in
Belgio: possiate sempre chiedere e
accogliere questo dono dallo Spirito
Santo, la speranza, per camminare
insieme con Speranza nella strada
della vita e della storia. Grazie!

Incontro con i docenti universitari
nella “Promotiezaal” della
“Katholieke Universiteit Leuven”

Signor Rettore,

illustri Professori,



cari fratelli e sorelle, buon
pomeriggio!

Sono lieto di trovarmi qui in mezzo a
voi e ringrazio il Rettore per le sue
parole di benvenuto, con le quali ha
ricordato la storia e la tradizione in
cui questa Università è radicata,
come pure alcune delle principali
sfide odierne da cui siamo tutti
interpellati. È questo il primo
compito dell’Università: offrire una
formazione integrale perché le
persone ricevano gli strumenti
necessari a interpretare il presente e
a progettare il futuro.

La formazione culturale, infatti, non
è mai fine a sé stessa e le Università
non devono correre il rischio di
diventare delle “cattedrali nel
deserto”; esse sono, per loro natura,
luoghi propulsori di idee e di stimoli
nuovi per la vita e il pensiero
dell’uomo e per le sfide della società,
cioè spazi generativi. È bello pensare



che l’Università genera cultura,
genera idee, ma soprattutto
promuove la passione per la ricerca
della verità, al servizio del progresso
umano. In particolare, gli Atenei
cattolici, come questo, sono chiamati
a «portare il decisivo contributo del
lievito, del sale e della luce del
Vangelo di Gesù Cristo e della
Tradizione viva della Chiesa sempre
aperta a nuovi scenari e a nuove
proposte» (Cost. ap. Veritatis
gaudium, 3).

Desidero allora rivolgervi un
semplice invito: allargare i confini
della conoscenza! Non si tratta di
moltiplicare le nozioni e le teorie, ma
di fare della formazione accademica
e culturale uno spazio vitale, che
comprende la vita e parla alla vita.

C’è una breve storia biblica narrata
nel Libro delle Cronache, che mi
piace qui richiamare. Il protagonista
è Iabes, che rivolge a Dio questa

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html


supplica: «Se tu mi benedicessi e
allargassi i miei confini» (1 Cr 4,10).
Iabes significa “dolore”, ed era stato
chiamato così perché la mamma, nel
partorirlo, aveva sofferto molto. Ma
ora Iabes non vuole restare chiuso
nel proprio dolore, trascinandosi nel
lamento, e prega il Signore di
“allargare i confini” della sua vita,
per entrare in uno spazio benedetto,
più grande, più accogliente. Il
contrario sono le chiusure.

Allargare i confini e diventare uno
spazio aperto per l’uomo e per la
società è la grande missione
dell’Università.

Nel nostro contesto, infatti, ci
troviamo davanti a una situazione
ambivalente, in cui i confini sono
ristretti. Da una parte, siamo
immersi in una cultura segnata dalla
rinuncia alla ricerca della verità.
Abbiamo perduto l’inquieta passione
del cercare, per rifugiarci nella



comodità di un pensiero debole – il
dramma del pensiero debole! –, per
rifugiarci nella convinzione che tutto
sia uguale, che una cosa valga l’altra,
che tutto sia relativo. Dall’altra parte,
quando nei contesti universitari e
anche in altri ambiti si parla della
verità, si scade spesso in un
atteggiamento razionalista, secondo
cui può essere considerato vero
soltanto ciò che possiamo misurare,
sperimentare, toccare, come se la
vita fosse ridotta unicamente alla
materia e a ciò che è visibile. In tutti
e due i casi i confini sono ristretti.

Sul primo versante, abbiamo la 
stanchezza dello spirito, che ci
consegna all’incertezza permanente
e all’assenza di passione, come se
fosse inutile cercare un senso in una
realtà che rimane incomprensibile.
Questo sentimento emerge spesso in
alcuni personaggi delle opere di
Franz Kafka, che ha descritto la
condizione tragica e angosciante



dell’uomo del Novecento. In un
dialogo tra due personaggi di un suo
racconto, troviamo questa
affermazione: «Credo che lei non si
occupi della verità soltanto perché è
troppo faticosa» (Racconti, Milano
1990, 38). Cercare la verità è faticoso,
perché ci costringe a uscire da noi
stessi, a rischiare, a farci delle
domande. E quindi ci affascina di
più, nella stanchezza dello spirito,
una vita superficiale che non si pone
troppi interrogativi; così come allo
stesso modo ci attira di più una
“fede” facile, leggera, confortevole,
che non mette mai nulla in
discussione.

Sul secondo versante, invece,
abbiamo il razionalismo senz’anima,
in cui oggi rischiamo di cadere
nuovamente, condizionati dalla
cultura tecnocratica che ci porta a
questo. Quando si riduce l’uomo alla
sola materia, quando la realtà viene
costretta dentro i limiti di ciò che è



visibile; quando la ragione è soltanto
quella matematica, quando la
ragione è quella “da laboratorio”,
allora viene meno lo stupore – e
quando manca lo stupore non si può
pensare; lo stupore è l’inizio della
filosofia, è l’inizio del pensiero –,
viene meno quella meraviglia
interiore che ci spinge a cercare
oltre, a guardare il cielo, a scovare
nella verità nascosta che affronta le
domande fondamentali: perché vivo?
che senso ha la mia vita? qual è lo
scopo ultimo e l’ultima mèta di
questo viaggio? Si chiedeva Romano
Guardini: «Perché l’uomo,
nonostante tutto il progresso, è tanto
sconosciuto a sé stesso e lo diviene
sempre più? Perché ha perduto la
chiave per comprendere l’essenza
dell’uomo. La legge della nostra
verità dice che l’uomo si riconosce
soltanto partendo dall’alto, al di
sopra di lui, da Dio, perché egli trae
l’esistenza solo da Lui» (Preghiera e
verità, Brescia 1973, 56).



Cari Professori, contro la stanchezza
dello spirito e il razionalismo
senz’anima, impariamo anche noi a
pregare come Iabes: “Signore, allarga
i nostri confini!”. Chiediamo che Dio
benedica il nostro lavoro, al servizio
di una cultura capace di affrontare le
sfide di oggi. Lo Spirito Santo che
abbiamo ricevuto in dono ci spinge a
cercare, ad aprire gli spazi del nostro
pensare e del nostro agire, fino a
condurci alla verità tutta intera (cfr 
Gv 16,13). Abbiamo la
consapevolezza – come ci ha detto il
Rettore all’inizio – “che non
sappiamo ancora tutto”, ma, al tempo
stesso, è proprio questo limite che
deve spingervi sempre in avanti,
aiutarvi a mantenere accesa la
fiamma della ricerca e a rimanere
una finestra aperta al mondo di oggi.

E, a questo proposito, voglio dirvi
sinceramente: grazie! Grazie perché,
allargando i confini, vi siete fatti
spazio accogliente per tutti i rifugiati



che sono costretti a fuggire dalle loro
terre, tra mille insicurezze, enormi
disagi e sofferenze a volte atroci.
Grazie. Abbiamo visto poco fa, nel
video, una testimonianza molto
toccante. E mentre alcuni invocano il
rafforzamento dei confini, voi, in
quanto comunità universitaria, i
confini li avete allargati. Grazie.
Avete aperto le braccia per accogliere
queste persone segnate dal dolore,
per aiutarle a studiare e a crescere.
Grazie.

Ci serve questo: una cultura che 
allarga i confini, che non è “settaria”
– e voi non siete settari, grazie! - né si
pone al di sopra degli altri ma, al
contrario, sta nella pasta del mondo
portandovi dentro un lievito buono,
che contribuisce al bene
dell’umanità. Questo compito, questa
“speranza più grande”, è affidata a
voi!



Un teologo di questa terra, figlio e
docente di questa Università, ha
affermato: «Siamo noi il roveto
ardente che permette a Dio di
manifestarsi» (A. Gesché, Dio per
pensare. Il Cristo, Cinisello Balsamo
2003, 276). Conservate accesa la
fiamma di questo fuoco; allargate i
confini! Siate inquieti, per favore,
con l’inquietudine della vita, siate
cercatori della verità e non spegnete
mai la passione, per non cedere
all’accidia del pensiero, che è una
malattia molto brutta. Siate
protagonisti nel generare una cultura
dell’inclusione, della compassione,
dell’attenzione verso i più deboli e
verso le grandi sfide nel mondo in
cui viviamo.

E, per favore, non dimenticatevi di
pregare per me. Grazie!



Sabato 28 settembre. Belgio

Incontro con i vescovi, i sacerdoti,
i diaconi, i consacrati, le
consacrate, i seminaristi e gli
operatori pastorali nella Basilica
del Sacro Cuore di Koekelberg

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Sono felice di essere qui in mezzo a
voi. Ringrazio Mons. Terlinden per le
sue parole e per averci ricordato la
priorità di annunciare il Vangelo.
Grazie a tutti voi.

In questo crocevia che è il Belgio, voi
siete una Chiesa “in movimento”.
Infatti, da tempo state cercando di
trasformare la presenza delle
parrocchie sul territorio, di dare un
forte impulso alla formazione dei
laici; soprattutto vi adoperate per
essere Comunità vicina alla gente,
che accompagna le persone e
testimonia con gesti di misericordia.



Prendendo spunto dalle vostre
domande, vorrei proporvi alcune
tracce di riflessione attorno a tre
parole: evangelizzazione, gioia, 
misericordia.

La prima strada da percorrere è 
l’evangelizzazione. I cambiamenti
della nostra epoca e la crisi della fede
che sperimentiamo in Occidente ci
hanno spinto a ritornare
all’essenziale, cioè al Vangelo, perché
a tutti venga nuovamente
annunciata la buona notizia che
Gesù ha portato nel mondo,
facendone risplendere tutta la
bellezza. La crisi – ogni crisi – è un
tempo che ci è offerto per scuoterci,
per interrogarci e per cambiare. È
un’occasione preziosa – nel
linguaggio biblico si dice kairòs,
occasione speciale – come è successo
ad Abramo, a Mosè e ai profeti.
Quando sperimentiamo la
desolazione, infatti, sempre
dobbiamo chiederci quale messaggio



il Signore ci vuole comunicare. E
cosa ci fa vedere la crisi? Siamo
passati da un cristianesimo sistemato
in una cornice sociale ospitale a un
cristianesimo “di minoranza”, o
meglio, di testimonianza. E questo
richiede il coraggio di una 
conversione ecclesiale, per avviare
quelle trasformazioni pastorali che
riguardano anche le consuetudini, i
modelli, i linguaggi della fede, perché
siano realmente a servizio
dell’evangelizzazione (cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 27).

E vorrei dire a Helmut: anche ai preti
è richiesto questo coraggio. Essere
preti che non si limitano a
conservare o gestire un patrimonio
del passato, ma pastori, pastori
innamorati di Cristo e attenti a
cogliere le domande di Vangelo –
spesso implicite – mentre
camminano con il Popolo santo di
Dio; e noi camminiamo un po’
davanti, un po’ in mezzo e un po’ in



fondo. E quando portiamo il Vangelo
– penso a quello che ci ha detto
Yaninka – il Signore apre i nostri
cuori all’incontro con chi è diverso
da noi. È bello, anzi è necessario che
tra i giovani ci siano sogni e
spiritualità diverse. Dev’essere
proprio così, perché tanti possono
essere i percorsi personali o
comunitari, che ci conducono però
alla stessa meta, all’incontro con il
Signore: nella Chiesa c’è spazio per
tutti – tutti, tutti! – e nessuno
dev’essere la fotocopia dell’altro.
L’unità nella Chiesa non è
uniformità, ma è trovare l’armonia
delle diversità! E anche ad Arnaud
direi: il processo sinodale dev’essere
un ritorno al Vangelo; non deve
avere tra le priorità qualche riforma
“alla moda”, ma chiedersi: come
possiamo far arrivare il Vangelo in
una società che non lo ascolta più o si
è allontanata dalla fede?
Chiediamocelo tutti.



Seconda strada: la gioia. Non
parliamo qui delle gioie legate a
qualcosa di momentaneo, né
possiamo assecondare i modelli
dell’evasione e del divertimento
consumistico. Si tratta di una gioia
più grande, che accompagna e
sostiene la vita anche nei momenti
oscuri o dolorosi, e questo è un dono
che viene dall’alto, da Dio. È la gioia
del cuore suscitata dal Vangelo: è
sapere che lungo il cammino non
siamo soli e che anche nelle
situazioni di povertà, di peccato, di
afflizione, Dio è vicino, si prende
cura di noi e non permetterà alla
morte di avere l’ultima parola. Dio è
vicino, vicinanza. Molto prima di
diventare Papa, Joseph Ratzinger
scrisse che una regola del
discernimento è questa: «Dove
manca la gioia, dove l’umorismo
muore, qui non c’è nemmeno lo
Spirito Santo […] e viceversa: la gioia
è un segno della grazia» (Il Dio di
Gesù Cristo, Brescia 1978, 129). È



bello! E allora vorrei dirvi: che il
vostro predicare, il vostro celebrare,
il vostro servire e fare apostolato
lasci trasparire la gioia del cuore,
perché questo suscita domande e
attira anche coloro che sono lontani.
La gioia del cuore: non quel sorriso
finto, del momento, la gioia del
cuore. Ringrazio Suor Agnese e le
dico: la gioia è la strada. Quando la
fedeltà appare difficile, dobbiamo
mostrare – come tu hai detto, Agnese
– che essa è un “cammino verso la
felicità”. E, allora, intravedendo dove
conduce la strada, si è più pronti a
iniziare il cammino.

E terza via: la misericordia. Il
Vangelo, accolto e condiviso, ricevuto
e donato, ci conduce alla gioia perché
ci fa scoprire che Dio è il Padre della
misericordia, che si commuove per
noi, che ci rialza dalle nostre cadute,
che non ritira mai il suo amore per
noi. Fissiamo questo nel cuore: mai
Dio ritira il suo amore per noi. “Ma



Padre, anche quando ho commesso
qualcosa di grave?”. Mai Dio ritira il
suo amore per te. Questo, davanti
all’esperienza del male, a volte può
sembrarci “ingiusto”, perché noi
applichiamo semplicemente la
giustizia terrena che dice: “Chi
sbaglia deve pagare”. Tuttavia la
giustizia di Dio è superiore: chi ha
sbagliato è chiamato a riparare i suoi
errori, ma per guarire nel cuore ha
bisogno dell’amore misericordioso di
Dio. Non dimenticatevi: Dio perdona
tutto, Dio perdona sempre; è con la
sua misericordia che Dio ci giustifica,
cioè ci rende giusti, perché ci dona
un cuore nuovo, una vita nuova.

Perciò a Mia direi: grazie per il
grande lavoro che fate per
trasformare la rabbia e il dolore in
aiuto, vicinanza e compassione. Gli
abusi generano atroci sofferenze e
ferite, minando anche il cammino
della fede. E c’è bisogno di tanta
misericordia, per non rimanere col



cuore di pietra dinanzi alla
sofferenza delle vittime, per far
sentire loro la nostra vicinanza e
offrire tutto l’aiuto possibile, per
imparare da loro – come hai detto tu
– a essere una Chiesa che si fa serva
di tutti senza soggiogare nessuno. Sì,
perché una radice della violenza
consiste nell’abuso di potere, quando
usiamo i ruoli che abbiamo per
schiacciare gli altri o per
manipolarli.

E misericordia – penso al servizio di
Pieter – è una parola-chiave per i
carcerati. Quando io entro in un
carcere mi domando: perché loro e
non io? Gesù ci mostra che Dio non si
tiene a distanza dalle nostre ferite e
impurità. Egli sa che tutti possiamo
sbagliare, ma nessuno è sbagliato.
Nessuno è perduto per sempre. È
giusto, allora, seguire tutti i percorsi
della giustizia terrena e i percorsi
umani, psicologici e penali; ma la
pena dev’essere una medicina, deve



portare alla guarigione. Bisogna
aiutare le persone a rialzarsi, a
ritrovare la loro strada nella vita e
nella società. Soltanto una volta nella
vita di tutti ci è permesso guardare
una persona dall’alto in basso: per
aiutarla a rialzarsi. Solo così.
Ricordiamoci: tutti possiamo
sbagliare, ma nessuno è sbagliato,
nessuno è perduto per sempre.
Misericordia, sempre, sempre
misericordia.

Sorelle e fratelli, vi ringrazio. E nel
salutarvi vorrei ricordare un’opera
di Magritte, vostro illustre pittore,
che si intitola “L’atto di fede”.
Rappresenta una porta chiusa
dall’interno, che però è sfondata al
centro, è aperta sul cielo. È uno
squarcio, che ci invita ad andare
oltre, a volgere lo sguardo in avanti e
in alto, a non chiuderci mai in noi
stessi, mai in noi stessi. Questa è
un’immagine che vi lascio, come
simbolo di una Chiesa che non



chiude mai le porte – per favore, non
chiude mai le porte! –, che a tutti
offre un’apertura sull’infinito, che sa
guardare oltre. Questa è la Chiesa
che evangelizza, vive la gioia del
Vangelo, pratica la misericordia.

Sorelle e fratelli, camminate insieme,
voi e lo Spirito Santo, insieme, e
praticate la misericordia, per essere
Chiesa così. Senza lo Spirito, non
succede nulla di cristiano. Ce lo
insegna la Vergine Maria, nostra
Madre. Lei vi guidi e vi custodisca.
Benedico tutti di cuore. E, per favore,
non dimenticatevi di pregare per me.
Grazie!

Incontro con gli studenti
universitari nell'Aula Magna
dell’”Université Catholique de
Louvain”

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!



Grazie, Signora Rettrice, per le sue
cortesi parole. Cari studenti, sono
contento di incontrarvi e di ascoltare
le vostre riflessioni. In queste parole
sento passione e speranza, desiderio
di giustizia, ricerca di verità.

Tra le questioni che voi affrontate,
mi ha colpito quella sul futuro e
l’angoscia. Vediamo bene quanto è
violento e arrogante il male che
distrugge l’ambiente e i popoli.
Sembra non conoscere freno. La
guerra è la sua espressione più
brutale – voi sapete che in un Paese,
che non nomino, gli investimenti che
danno più reddito oggi sono le
fabbriche delle armi, è brutto! – e
sembra non conoscere freno questo:
la guerra è un’espressione brutale;
come lo sono anche la corruzione e le
moderne forme di schiavitù. La
guerra, la corruzione e le nuove
forme di schiavitù. A volte questi
mali inquinano la stessa religione,
che diventa uno strumento di



dominio. State attenti! Ma questa è
una bestemmia. L’unione degli
uomini con Dio, che è Amore
salvifico, così diventa schiavitù.
Persino il nome del padre, che è
rivelazione di cura, diventa
espressione di prepotenza. Dio è
Padre, non padrone; è Figlio e
Fratello, non dittatore; è Spirito
d’amore, e non di dominio.

Noi cristiani sappiamo che il male
non ha l’ultima parola – e su questo
dobbiamo essere forti: il male non ha
l’ultima parola – che ha, come si dice,
i giorni contati. Questo non toglie il
nostro impegno, anzi lo aumenta: la
speranza è una nostra responsabilità.
Una responsabilità da prendere
perché la speranza mai delude, mai
delude. E questa certezza vince
quella coscienza pessimistica, lo stile
della Turandot… La speranza mai
delude!



E ora, tre parole: riconoscenza,
missione, fedeltà.

Il primo atteggiamento è la 
riconoscenza, perché questa casa ci è
donata: non siamo padroni, siamo
ospiti e pellegrini sulla terra. Il primo
a prendersene cura è Dio: noi siamo
anzitutto curati da Dio, che ha creato
la terra – dice Isaia – “non come
orrida regione, ma perché fosse
abitata” (cfr Is 45,18). E pieno di
stupita riconoscenza è il salmo
ottavo: «Quando vedo i tuoi cieli,
opera delle tue dita, / la luna e le
stelle che tu hai fissato, / che cosa è
mai l’uomo perché di lui ti ricordi, / il
figlio dell’uomo, perché te ne
curi?» (Sal 8,4-5). La preghiera del
cuore che mi viene è: Grazie, o Padre,
per il cielo stellato e per la vita in
questo universo!

Il secondo atteggiamento è la 
missione: noi siamo nel mondo per
custodire la sua bellezza e coltivarla



per il bene di tutti, soprattutto dei
posteri, il prossimo nel futuro. Ecco il
“programma ecologico” della Chiesa.
Ma nessun piano di sviluppo potrà
riuscire se restano arroganza,
violenza, rivalità nelle nostre
coscienze, anche nella nostra società.
Occorre andare alla fonte della
questione, che è il cuore dell’uomo.
Dal cuore dell’uomo viene anche la
drammatica urgenza del tema
ecologico: dall’arrogante indifferenza
dei potenti, che mette sempre
davanti l’interesse economico.
Interesse economico: i soldi. Io
ricordo una cosa che mia nonna mi
diceva sempre: “Stai attento nella
vita perché il diavolo entra dalle
tasche”. L’interesse economico.
Finché sarà così, ogni appello sarà
messo a tacere o verrà accolto solo
nella misura in cui è conveniente al
mercato. Questa “spiritualità”, così,
del mercato. E finché il mercato resta
al primo posto, la nostra casa
comune subirà ingiustizie. La



bellezza del dono chiede la nostra
responsabilità: siamo ospiti, non
despoti. A questo proposito, cari
studenti, considerate la cultura come
coltivazione del mondo, non solo
delle idee.

Qui sta la sfida dello sviluppo
integrale, che richiede il terzo
atteggiamento: la fedeltà. Fedeltà a
Dio e fedeltà all’uomo. Questo
sviluppo infatti riguarda tutte le
persone in tutti gli aspetti della loro
vita: fisica, morale, culturale,
sociopolitica; e ad esso si oppone
qualsiasi forma di oppressione e di
scarto. La Chiesa denuncia questi
soprusi, impegnandosi anzitutto
nella conversione di ogni proprio
membro, di noi stessi, alla giustizia e
alla verità. In questo senso, lo
sviluppo integrale fa appello alla
nostra santità: è vocazione alla vita
giusta e felice, per tutti.



E adesso, l’opzione da fare è dunque
tra manipolare la natura e coltivare
la natura. Un’opzione così: o
manipolo la natura o coltivo la
natura. A partire dalla nostra natura
umana – pensiamo all’eugenetica,
agli organismi cibernetici,
all’intelligenza artificiale. L’opzione
tra manipolare o coltivare riguarda
anche il nostro mondo interiore.

Pensare all’ecologia umana ci porta a
toccare una tematica che sta a cuore
a voi e prima ancora a me e ai miei
Predecessori: il ruolo della donna
nella Chiesa. Mi piace quello che tu
hai detto. Pesano qui violenze e
ingiustizie, insieme a pregiudizi
ideologici. Perciò bisogna ritrovare il
punto di partenza: chi è la donna e
chi è la Chiesa. La Chiesa è donna,
non è “il” Chiesa, è “la” Chiesa, è la
sposa. La Chiesa è il popolo di Dio,
non un’azienda multinazionale. La
donna, nel popolo di Dio, è figlia,
sorella, madre. Come io sono figlio,



fratello, padre. Queste sono le 
relazioni, che esprimono il nostro
essere a immagine di Dio, uomo e
donna, insieme, non separatamente!
Infatti le donne e gli uomini sono
persone, non individui; sono
chiamati fin dal “principio” ad amare
ed essere amati. Una vocazione che è
missione. E da qui viene il loro ruolo
nella società e nella Chiesa (cfr S.
Giovanni Paolo II, Lett. ap. Mulieris
dignitatem, 1).

Ciò che è caratteristico della donna,
ciò che è femminile, non viene
sancito dal consenso o dalle
ideologie. E la dignità è assicurata da
una legge originaria, non scritta sulla
carta, ma nella carne. La dignità è un
bene inestimabile, una qualità
originaria, che nessuna legge umana
può dare o togliere. A partire da
questa dignità, comune e condivisa,
la cultura cristiana elabora sempre
nuovamente, nei diversi contesti, la
missione e la vita dell’uomo e della



donna e il loro reciproco essere per
l’altro, nella comunione. Non l’uno
contro l’altro, questo sarebbe
femminismo o maschilismo, e non in
opposte rivendicazioni, ma l’uomo
per la donna e la donna per l’uomo,
insieme.

Ricordiamo che la donna si trova al
cuore dell’evento salvifico. È dal “sì”
di Maria che Dio in persona viene nel
mondo. Donna è accoglienza
feconda, cura, dedizione vitale. Per
questo è più importante la donna
dell’uomo, ma è brutto quando la
donna vuol fare l’uomo: no, è donna,
e questo è “pesante”, è importante.
Apriamo gli occhi sui tanti esempi
quotidiani di amore, dall’amicizia al
lavoro, dallo studio alla
responsabilità sociale ed ecclesiale,
dalla sponsalità alla maternità, alla
verginità per il Regno di Dio e per il
servizio. Non dimentichiamo, lo
ripeto: la Chiesa è donna, non è
maschio, è donna.



Voi stessi siete qui per crescere come
donne e come uomini. Siete in
cammino, in formazione come
persone. Perciò il vostro percorso
accademico comprende diversi
ambiti: ricerca, amicizia, servizio
sociale, responsabilità civile e
politica, espressioni artistiche...

Penso all’esperienza che vivete ogni
giorno, in questa Università Cattolica
di Lovanio, e condivido tre aspetti,
semplici e decisivi, della formazione: 
come studiare? perché studiare? e per
chi studiare?

Come studiare: c’è non solo un
metodo, come in ogni scienza, ma
anche uno stile. Ogni persona può
coltivare il proprio. In effetti, lo
studio è sempre una via alla
conoscenza di sé e degli altri. Ma c’è
anche uno stile comune, che si può
condividere nella comunità
universitaria. Si studia insieme:
grazie a chi ha studiato prima di me –



docenti, compagni più avanti –, con
chi studia al mio fianco, in aula. La
cultura come cura di sé comporta
una cura vicendevole. Non c’è la
guerra fra studenti e professori, c’è il
dialogo, alle volte è un dialogo un po’
intenso ma c’è il dialogo e il dialogo
fa crescere la comunità universitaria.

Secondo: perché studiare. C’è un
motivo che ci spinge e un obiettivo
che ci attrae. Bisogna che siano
buoni, perché da loro dipende il
senso dello studio, dipende la
direzione della nostra vita. A volte
studio per trovare quel tipo di lavoro,
ma finisco per vivere in funzione di
quello. Diventiamo noi la “merce”,
vivere in funzione del lavoro. Non si
vive per lavorare, ma si lavora per
vivere; è facile dirlo, ma comporta
impegno metterlo in pratica con
coerenza. E questa parola coerenza è
molto importante per tutti, ma
specialmente per voi studenti. Voi
dovete imparare questo



atteggiamento della coerenza, essere
coerenti.

Terzo: per chi studiare. Per sé stessi?
Per rendere conto ad altri? Studiamo
per essere capaci di educare e servire
altri, anzitutto col servizio della
competenza e dell’autorevolezza.
Prima di chiederci se studiare serve a
qualcosa, preoccupiamoci di servire
qualcuno. Una bella domanda che
uno studente universitario può fare:
a chi servo io, a me stesso? Oppure
ho il cuore aperto per un altro
servizio? Allora il titolo universitario
attesta una capacità per il bene
comune. Studio per me, per lavorare,
per essere utile, per il bene comune.
E questo deve essere molto
bilanciato, molto bilanciato!

Cari studenti, è una gioia per me
condividere con voi queste
riflessioni. E mentre lo facciamo
percepiamo che c’è una realtà più
grande che ci illumina e ci supera: la



verità. Cosa è la verità? Pilato aveva
fatto questa domanda. Senza la
verità, la nostra vita perde senso. Lo
studio ha senso quando cerca la
verità, quando cerca di trovarla, ma
con animo critico. Ma la verità, per
trovarla, ha bisogno di questo
atteggiamento di criticità, così
possiamo andare avanti. Lo studio ha
senso quando cerca la verità, non
dimenticatevi. E cercandola capisce
che siamo fatti per trovarla. La verità
si fa trovare: è accogliente, è
disponibile, è generosa. Se
rinunciamo a cercare insieme la
verità, lo studio diventa strumento di
potere, di controllo sugli altri. E io vi
confesso che mi rattrista quando
trovo, in qualsiasi parte del mondo,
università soltanto per preparare gli
studenti a guadagnare o ad avere
potere. E’ troppo individualistico,
senza comunità. L’alma mater è la
comunità universitaria, l’università,
quello che ci aiuta a fare società, a
fare fratellanza. Non serve lo studio



senza (cercare la verità) insieme, non
serve, ma domina. Invece la verità ci
rende liberi (cfr Gv 8,32). Cari
studenti, volete la libertà? Siate
ricercatori e testimoni di verità!
Cercando di essere credibili e
coerenti attraverso le più semplici
scelte quotidiane. Così questa
diventa, ogni giorno, quello che vuole
essere, una Università cattolica! E
andate avanti, andate avanti, e non
entrare nelle lotte con delle
dicotomie ideologiche, no. Non
dimenticate: la Chiesa è donna e
questo ci aiuterà tanto.

Grazie di questo incontro. Grazie a te
che sei stata brava! Grazie! Vi
benedico di cuore, voi e il vostro
cammino di formazione. E per favore
vi chiedo di pregare per me. E se
qualcuno non prega o non sa pregare
o non vuol pregare almeno mi mandi
buone ondate, che c’è bisogno!
Grazie!



Domenica, 29 settembre. Belgio

Santa Messa nello stadio “Rey
Baldovino”

«Chi scandalizzerà uno solo di questi
piccoli che credono in me, è molto
meglio per lui che gli venga messa al
collo una macina da mulino e sia
gettato nel mare» (Mc 9,42). Con
queste parole, rivolte ai discepoli,
Gesù mette in guardia dal pericolo di
scandalizzare, cioè di ostacolare il
cammino e ferire la vita dei “piccoli”.
È un monito forte, un monito severo,
sul quale dobbiamo fermarci a
riflettere. Vorrei farlo con voi, alla
luce anche degli altri Testi sacri,
attraverso tre parole-chiave: 
apertura, comunione e testimonianza.

All’inizio l’apertura. Ce ne parlano la
prima Lettura e il Vangelo,
mostrandoci l’azione libera dello
Spirito Santo che, nel racconto



dell’esodo, riempie del suo dono di
profezia non solo gli anziani andati
con Mosè alla tenda del convegno,
ma anche due uomini che erano
rimasti nell’accampamento.

Questo ci fa pensare, perché, se in un
primo momento era scandalosa la
loro assenza nel gruppo degli eletti,
dopo il dono dello Spirito è
scandaloso vietare loro di esercitare
la missione che, nonostante ciò,
hanno ricevuto. Ben lo comprende
Mosè, uomo umile e saggio, il quale
con mente e cuore aperti dice:
«Fossero tutti profeti nel popolo del
Signore e volesse il Signore porre su
di loro il suo spirito!» (Nm 11,29).
Bellissimo auspicio!

Sono parole sapienti, che preludono
a ciò che Gesù afferma nel Vangelo
(cfr Mc 9,38-43.45.47-48). Qui la scena
si svolge a Cafarnao, e i discepoli
vorrebbero a loro volta impedire ad
un uomo di scacciare i demoni nel



nome del Maestro, perché –
affermano – «non ci seguiva» (Mc
9,38), cioè “non è nel nostro gruppo”.
Loro pensano così: “Chi non ci segue,
chi non è ‘dei nostri’ non può fare
miracoli, non ne ha diritto”. Ma Gesù
li sorprende – come sempre, Gesù
sempre ci sorprende – e questi li
sorprende e li rimprovera,
invitandoli ad andare oltre i loro
schemi, a non “scandalizzarsi” della
libertà di Dio. Dice loro: «Non glielo
impedite […] chi non è contro di noi è
per noi» (Mc 9,39-40).

Osserviamo bene queste due scene,
quella di Mosè e quella di Gesù,
perché riguardano anche noi e la
nostra vita cristiana. Tutti infatti, con
il Battesimo, abbiamo ricevuto una
missione nella Chiesa. Ma si tratta di
un dono, non di un titolo di vanto. La
Comunità dei credenti non è una
cerchia di privilegiati, è una famiglia
di salvati, e noi non siamo inviati a
portare il Vangelo nel mondo per i



nostri meriti, ma per la grazia di Dio,
per la sua misericordia e per la
fiducia che, al di là di tutti i nostri
limiti e peccati, Egli continua a
riporre in noi con amore di Padre,
vedendo in noi quello che noi stessi
non riusciamo a scorgere. Per questo
ci chiama, ci invia e ci accompagna
pazientemente giorno per giorno.

E allora, se vogliamo cooperare, con
amore aperto e premuroso, all’azione
libera dello Spirito senza essere di
scandalo, di ostacolo a nessuno con
la nostra presunzione e la nostra
rigidità, abbiamo bisogno di svolgere
la nostra missione con umiltà,
gratitudine e gioia. Non dobbiamo
risentirci, ma piuttosto rallegrarci del
fatto che anche altri possano fare ciò
che facciamo noi, perché cresca il
Regno di Dio e per ritrovarci tutti
uniti, un giorno, tra le braccia del
Padre.



E questo ci porta alla seconda parola:
comunione. Di essa ci parla San
Giacomo nella seconda Lettura (cfr 
Gc 5,1-6) con due immagini forti: le
ricchezze che si corrompono (cfr v.
3), e le proteste dei mietitori che
giungono agli orecchi del Signore (cfr
v. 4). Ci ricorda, così, che l’unica via
della vita è quella del dono,
dell’amore che unisce nella
condivisione. La via dell’egoismo
genera solo chiusure, muri e ostacoli
– “scandali”, appunto –
incatenandoci alle cose e
allontanandoci da Dio e dai fratelli.

L’egoismo, come tutto ciò che
impedisce la carità, è “scandaloso”
perché schiaccia i piccoli, umiliando
la dignità delle persone e soffocando
il grido dei poveri (cfr Sal 9,13). E
questo valeva ai tempi di San Paolo
come oggi per noi. Pensiamo, ad
esempio, a ciò che avviene quando si
pongono alla base della vita dei
singoli e delle comunità i soli principi



dell’interesse e le sole logiche di
mercato (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 54-58). Si crea un mondo in
cui non c’è più spazio per chi è in
difficoltà, né c’è misericordia per chi
sbaglia, né compassione per chi
soffre e non ce la fa. Non c’è.

Pensiamo a quello che accade
quando i piccoli sono scandalizzati,
colpiti, abusati da coloro che
dovrebbero averne cura, alle ferite di
dolore e di impotenza anzitutto nelle
vittime, ma anche nei loro familiari e
nella comunità. Con la mente e con il
cuore torno alle storie di alcuni di
questi “piccoli” che ho incontrato
l’altro ieri. Li ho sentiti, ho sentito la
loro sofferenza di abusati e lo ripeto
qui: nella Chiesa c’è posto per tutti,
tutti, tutti ma tutti saremo giudicati e
non c’è posto per l’abuso, non c’è
posto per la copertura dell’abuso.
Chiedo a tutti: non coprite gli abusi!
Chiedo ai vescovi: non coprite gli
abusi! Condannare gli abusatori e



aiutarli a guarire da questa malattia
dell’abuso. Il male non si nasconde: il
male va portato allo scoperto, che si
sappia, come hanno fatto alcuni
abusati e con coraggio. Che si sappia.
E che sia giudicato l’abusatore. Che
sia giudicato l’abusatore, sia laica,
laico, prete o vescovo: che sia
giudicato.

La Parola di Dio è chiara: dice che le
“proteste dei mietitori” e il “grido dei
poveri” non si possono ignorare, non
si possono cancellare, come se
fossero la nota stonata nel concerto
perfetto del mondo del benessere, né
si possono attutire con qualche
forma di assistenzialismo di facciata.
Al contrario, sono voce viva dello
Spirito, ci ricordano chi siamo – tutti
siamo poveri peccatori, tutti, il primo
io –; e le persone abusate sono un
lamento che sale al cielo, che tocca
l’anima, che ci fa vergognare e ci
chiama a convertirci. Non
ostacoliamone la voce profetica,



silenziandola con la nostra
indifferenza. Ascoltiamo quello che
dice Gesù nel Vangelo: lontano da noi
l’occhio scandaloso, che vede
l’indigente e si volta dall’altra parte!
Lontano da noi la mano scandalosa,
che si chiude a pugno per
nascondere i suoi tesori e si ritira
avida nelle tasche! Mia nonna
diceva: “Il diavolo entra dalle
tasche”. Quella mano che colpisce
per compiere un abuso sessuale, un
abuso di potere, un abuso di
coscienza contro chi è più debole. E
quanti casi di abuso abbiamo nella
nostra storia, nella nostra società!
Lontano da noi il piede scandaloso,
che corre veloce non per farsi vicino
a chi soffre, ma per “passare oltre” e
stare a distanza! Via tutto questo:
lontano da noi! Niente di buono e
solido si costruisce così! E una
domanda che a me piace fare alle
persone: “Tu, fai l’elemosina?” – “Sì,
Padre, sì!” – “E dimmi, quando fai
l’elemosina, tocchi la mano della



persona indigente, o la butti così e
guardi dall’altra parte? Tu guardi gli
occhi delle persone che soffrono?”.
Pensiamo a questo.

Se vogliamo seminare per il futuro,
anche a livello sociale ed economico,
ci farà bene tornare a mettere alla
base delle nostre scelte il Vangelo
della misericordia. Gesù è la
misericordia. Tutti noi, tutti, siamo
stati misericordiati. Altrimenti, per
quanto apparentemente imponenti, i
monumenti della nostra opulenza
saranno sempre colossi dai piedi di
argilla (cfr Dn 2,31-45). Non
illudiamoci: senza amore niente
dura, tutto svanisce, si sfalda, e ci
lascia prigionieri di una vita
sfuggente, vuota e senza senso, di un
mondo inconsistente che, al di là
delle facciate, ha perso ogni
credibilità, perché? Perché ha
scandalizzato i piccoli.



E così giungiamo alla terza parola: 
testimonianza. Possiamo prendere
spunto, in proposito, dalla vita e
dall’opera di Anna di Gesù, Anna de
Lobera, nel giorno della sua
Beatificazione. Questa donna è stata
tra le protagoniste, nella Chiesa del
suo tempo, di un grande movimento
di riforma, sulle orme di una
“gigante dello spirito” – Teresa
d’Avila –, di cui ha diffuso gli ideali in
Spagna, in Francia e anche qui, a
Bruxelles, e in quelli che allora erano
chiamati Paesi Bassi Spagnoli.

In un tempo segnato da scandali
dolorosi, dentro e fuori la comunità
cristiana, lei e le sue compagne, con
la loro vita semplice e povera, fatta di
preghiera, di lavoro e di carità,
hanno saputo riportare alla fede
tante persone, al punto che qualcuno
ha definito la loro fondazione in
questa città come una “calamita
spirituale”.



Per scelta, non ha lasciato scritti. Si è
impegnata invece a mettere in
pratica ciò che a sua volta aveva
imparato (cfr 1Cor 15,3), e con il suo
modo di vivere ha contribuito a
risollevare la Chiesa in un momento
di grande difficoltà.

Accogliamo allora con riconoscenza
il modello di “santità al femminile”
che ci ha lasciato (cfr Esort. Ap. 
Gaudete et exsultate, 12), delicato e
forte, fatto di apertura, di comunione
e di testimonianza.
Raccomandiamoci alla sua preghiera,
imitiamone le virtù e rinnoviamo
con lei il nostro impegno a
camminare insieme sulle orme del
Signore.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/viaggio-

https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-sua-santita-francesco-in-lussemburgo-e-belgio/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-sua-santita-francesco-in-lussemburgo-e-belgio/


apostolico-di-sua-santita-francesco-in-
lussemburgo-e-belgio/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-sua-santita-francesco-in-lussemburgo-e-belgio/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-sua-santita-francesco-in-lussemburgo-e-belgio/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Lussemburgo e Belgio

