
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco nei
Paesi Baltici

Tutti i discorsi ufficiali di papa
Francesco durante il viaggio
apostolico in Estonia, Lettonia e
Lituania (22 - 25 settembre
2018) raccolti in un unico
articolo.

26/09/2018

22 settembre, Vilnius: Incontro con
le autorità, la società civile e il
corpo diplomatico



22 settembre, Vilnius: Visita al
santuario Mater Misericordiae

22 settembre, Vilnius: Incontro con
i giovani

23 settembre, Kaunas: Omelia della
Messa nel parco Santakos

23 settembre, Kaunas: Angelus nel
parco Santakos

23 settembre, Kaunas: Incontro
con sacerdoti, seminaristi, religiosi
e religiose, consacrati e consavrate

23 settembre, Vilnius: Preghiera
nel "Museo delle occupazioni e
lotte per la libertà"

24 settembre, Riga: Incontro con le
autorità, la società civile e il corpo
diplomatico

24 settembre, Riga: Preghiera
Ecumenica



24 settembre, Riga: Visita alla
cattedrale cattolica di san Giacomo

24 settembre, Aglona: Omelia della
Messa nell'area del Santuario della
Madre di Dio

25 settembre, Tallin: Incontro con
le autorità, la società civile e il
corpo diplomatico

25 settembre, Tallin: Incontro
ecumenico con i giovani

25 settembre, Tallin: Incontro con
gli assistiti delle opere di carità
della Chiesa

25 settembre, Tallin: Omelia
durante la Santa Messa in Piazza
della Libertà



22 settembre, Vilnius: Incontro con
le autorità, la società civile e il
corpo diplomatico

È motivo di gioia e di speranza
iniziare questo pellegrinaggio nei
Paesi Baltici in terra lituana, che,
come amava dire san Giovanni Paolo
II, è «testimone silenzioso di un
amore appassionato per la libertà
religiosa» (Discorso nella cerimonia
di benvenuto, Vilnius, 4 settembre
1993).

La ringrazio, Signora Presidente, per
le cordiali espressioni di benvenuto
che mi ha rivolto a nome proprio e
del Suo popolo. Nella Sua persona
desidero salutare tutto il popolo
lituano che oggi mi apre le porte
della sua casa e della sua patria. A
tutti voi va il mio affetto e il mio
sincero ringraziamento.

Questa visita avviene in un momento
particolarmente importante della
vita della vostra Nazione che celebra

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2018/outside/documents/papa-francesco-paesi-baltici_2018.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2018/outside/documents/papa-francesco-paesi-baltici_2018.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1993/september/documents/hf_jp-ii_spe_19930904_arrivo-lituania.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1993/september/documents/hf_jp-ii_spe_19930904_arrivo-lituania.html


i cento anni della dichiarazione
d’indipendenza.

Un secolo segnato da molteplici
prove e sofferenze che avete dovuto
sopportare (detenzioni, deportazioni,
persino il martirio). Celebrare i cento
anni dell’indipendenza significa
soffermarsi un poco nel tempo,
recuperare la memoria del vissuto
per prendere contatto con tutto
quello che vi ha forgiati come
Nazione e trovarvi le chiavi che vi
permettano di guardare le sfide del
presente e proiettarsi verso il futuro
in un clima di dialogo e di unità tra
tutti gli abitanti, in modo che
nessuno rimanga escluso. Ogni
generazione è chiamata a fare
proprie le lotte e le realizzazioni del
passato e onorare nel presente la
memoria dei padri. Non sappiamo
come sarà il domani; quello che
sappiamo è che ad ogni epoca
compete conservare “l’anima” che
l’ha edificata e che l’ha aiutata a



trasformare ogni situazione di dolore
e di ingiustizia in opportunità, e
conservare viva ed efficace la radice
che ha prodotto i frutti di oggi. E
questo popolo ha un’“anima” forte
che gli ha permesso di resistere e di
costruire! Così recita il vostro inno
nazionale: «Possano i tuoi figli trarre
forza dal passato», per guardare al
presente con coraggio.

«Possano i tuoi figli trarre forza dal
passato».

Nel corso della sua storia, la Lituania
ha saputo ospitare, accogliere,
ricevere popoli di diverse etnie e
religioni. Tutti hanno trovato in
queste terre un posto per vivere:
lituani, tartari, polacchi, russi,
bielorussi, ucraini, armeni,
tedeschi...; cattolici, ortodossi,
protestanti, vetero-cattolici,
musulmani, ebrei...; sono vissuti
insieme e in pace fino all’arrivo delle
ideologie totalitarie che spezzarono



la capacità di ospitare e armonizzare
le differenze seminando violenza e
diffidenza. Trarre forza dal passato
significa recuperare la radice e
mantenere sempre vivo quanto di
più autentico e originale vive in voi e
che vi ha permesso di crescere e di
non soccombere come Nazione: la
tolleranza, l’ospitalità, il rispetto e la
solidarietà.

Guardando allo scenario mondiale in
cui viviamo, dove crescono le voci
che seminano divisione e
contrapposizione –
strumentalizzando molte volte
l’insicurezza e i conflitti – o che
proclamano che l’unico modo
possibile di garantire la sicurezza e la
sussistenza di una cultura sta nel
cercare di eliminare, cancellare o
espellere le altre, voi lituani avete
una parola originale vostra da
apportare: “ospitare le differenze”.
Per mezzo del dialogo, dell’apertura
e della comprensione esse possono



trasformarsi in ponte di unione tra
l’oriente e l’occidente europeo.
Questo può essere il frutto di una
storia matura, che come popolo voi
offrite alla comunità internazionale e
in particolare all’Unione Europea.
Voi avete patito “sulla vostra pelle” i
tentativi di imporre un modello
unico, che annullasse il diverso con
la pretesa di credere che i privilegi di
pochi stiano al di sopra della dignità
degli altri o del bene comune. Lo ha
indicato bene Benedetto XVI: «Volere
il bene comune e adoperarsi per esso
è esigenza di giustizia e di carità […].
Si ama tanto più efficacemente il
prossimo, quanto più ci si adopera
per un bene comune rispondente
anche ai suoi reali bisogni» (Lett.
enc. Caritas in veritate, 7). Tutti i
conflitti che si presentano trovano
soluzioni durature a condizione che
esse si radichino nell’attenzione
concreta alle persone, specialmente
alle più deboli, e nel sentirsi chiamati
ad «allargare lo sguardo per

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


riconoscere un bene più grande che
porterà benefici a tutti» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 235, 235).

In questo senso, trarre forza dal
passato significa prestare attenzione
ai più giovani, che sono non solo il
futuro, ma il presente di questa
Nazione, se rimangono uniti alle
radici del popolo. Un popolo in cui i
giovani trovano spazio per crescere e
lavorare, li aiuterà a sentirsi
protagonisti della costruzione del
tessuto sociale e comunitario. Questo
renderà possibile a tutti di alzare lo
sguardo con speranza verso il
domani. La Lituania che essi sognano
si gioca nella costante ricerca di
promuovere quelle politiche che
incentivino la partecipazione attiva
dei più giovani nella società. Senza
dubbio, questo sarà seme di
speranza, poiché porterà ad un
dinamismo nel quale l’“anima” di
questo popolo continuerà a generare
ospitalità: ospitalità verso lo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte


straniero, ospitalità verso i giovani,
verso gli anziani, che sono la
memoria viva, verso i poveri, in
definitiva, ospitalità al futuro.

Le assicuro, Signora Presidente, che
potete contare – come fino ad ora –
sull’impegno e il lavoro corale della
Chiesa Cattolica, affinché questa
terra possa adempiere la sua
vocazione di essere terra-ponte di
comunione e di speranza.

22 settembre, Vilnius: Visita al
santuario Mater Misericordiae

Siamo di fronte alla “Porta
dell’Aurora”, quello che rimane delle
mura di questa città che servivano
per difendersi da qualsiasi pericolo e
provocazione, e che nel 1799
l’esercito invasore distrusse
totalmente, lasciando solo questa
porta: già allora era lì collocata



l’immagine della “Vergine della
Misericordia”, la Santa Madre di Dio
che è sempre disposta a soccorrerci,
a venire in nostro aiuto.

Già da quei giorni, ella voleva
insegnarci che si può proteggere
senza attaccare, che è possibile
essere prudenti senza il malsano
bisogno di diffidare di tutti. Questa
Madre, senza il Bambino, tutta
dorata, è la Madre di tutti; in ognuno
di quanti vengono fin qui, lei vede
ciò che tante volte nemmeno noi
stessi riusciamo a percepire: il volto
di suo Figlio Gesù impresso nel
nostro cuore.

E dal momento che l’immagine di
Gesù è posta come un sigillo in ogni
cuore umano, ogni uomo e ogni
donna ci offrono la possibilità di
incontrarci con Dio. Quando ci
chiudiamo in noi stessi per paura
degli altri, quando costruiamo muri e
barricate, finiamo per privarci della



Buona Notizia di Gesù che conduce la
storia e la vita degli altri. Abbiamo
costruito troppe fortezze nel nostro
passato, ma oggi sentiamo il bisogno
di guardarci in faccia e riconoscerci
come fratelli, di camminare insieme
scoprendo e sperimentando con gioia
e pace il valore della fraternità (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 87).
Ogni giorno in questo luogo visita la
Madre della Misericordia una
moltitudine di persone provenienti
da tanti Paesi: lituani, polacchi,
bielorussi e russi; cattolici e
ortodossi. Oggi lo rende possibile la
facilità delle comunicazioni, la
libertà di circolazione tra i nostri
Paesi. Come sarebbe bello se a questa
facilità di muoversi da un posto
all’altro si aggiungesse anche la
facilità di stabilire punti d’incontro e
solidarietà fra tutti, di far circolare i
doni che gratuitamente abbiamo
ricevuto, di uscire da noi stessi e
donarci agli altri, accogliendo a
nostra volta la presenza e la diversità

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo


degli altri come un dono e una
ricchezza nella nostra vita.

A volte sembra che aprirci al mondo
ci proietti in spazi di competizione,
dove “l’uomo è lupo per l’uomo” e
dove c’è posto solo per il conflitto che
ci divide, per le tensioni che ci
consumano, per l’odio e l’inimicizia
che non ci portano da nessuna parte
(cfr Esort. ap. Gaudete et exsultate,
71-72).

La Madre della Misericordia, come
ogni buona madre, tenta di riunire la
famiglia e ci dice all’orecchio: “cerca
tuo fratello”. Così ci apre la porta a
un’alba nuova, a una nuova aurora.
Ci porta fino alla soglia, come alla
porta del ricco Epulone del Vangelo
(cfr Lc16,19-31). Oggi ci aspettano
bambini e famiglie con le piaghe
sanguinanti; non sono quelle di
Lazzaro nella parabola, sono quelle
di Gesù; sono reali, concrete e, dal
loro dolore e dalla loro oscurità,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#%C2%ABBeati_i_miti,_perch%C3%A9_avranno_in_eredit%C3%A0_la_terra%C2%BB
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#%C2%ABBeati_i_miti,_perch%C3%A9_avranno_in_eredit%C3%A0_la_terra%C2%BB
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#%C2%ABBeati_i_miti,_perch%C3%A9_avranno_in_eredit%C3%A0_la_terra%C2%BB


gridano perché noi portiamo ad esse
la luce risanatrice della carità.
Perché è la carità la chiave che ci
apre la porta del cielo.

Cari fratelli! Che, attraversando
questa soglia, possiamo sperimentare
la forza che purifica il nostro modo
di rapportarci agli altri e la Madre ci
conceda di guardare i loro limiti e
difetti con misericordia e umiltà,
senza crederci superiori a nessuno
(cfr Fil 2,3). Che, nel contemplare i
misteri del Rosario, le chiediamo di
essere una comunità che sa
annunciare Gesù Cristo, nostra
speranza, al fine di costruire una
Patria capace di accogliere tutti, di
ricevere dalla Vergine Madre i doni
del dialogo e della pazienza, della
vicinanza e dell’accoglienza che ama,
perdona e non condanna (cfr Esort.
ap. Evangelii gaudium, 165); una
Patria che sceglie di costruire ponti e
non muri, che preferisce la
misericordia e non il giudizio. Che

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_catechesi_kerygmatica_e_mistagogica_
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Una_catechesi_kerygmatica_e_mistagogica_


Maria sia sempre la Porta dell’Aurora
per tutta questa terra benedetta!

Lasciandoci guidare da lei,
preghiamo ora una decina del
Rosario, contemplando il terzo
mistero della gioia.

22 settembre, Vilnius: Incontro con
i giovani

Grazie, Monica e Jonas, per la vostra
testimonianza! L’ho accolta come un
amico, come se fossimo seduti
insieme, in qualche bar, a
raccontarci le cose della vita,
prendendo una birra o una gira,
dopo essere stati al “Jaunimo
teatras”.

La vostra vita, però, non è un’opera
teatrale, è reale, concreta, come
quella di ognuno di noi che siamo
qui, in questa bella piazza situata tra



questi due fiumi. E chissà che tutto
questo ci serva per rileggere le vostre
storie e scoprirvi il passaggio di Dio...
Perché Dio passa sempre nella nostra
vita. Passa sempre. E un grande
filosofo diceva: “Io ho paura, quando
Dio passa! Paura di non
accorgermene!”.

Come questa chiesa cattedrale, voi
avete sperimentato situazioni che vi
facevano crollare, incendi dai quali
sembrava che non avreste potuto
riprendervi. Più volte questo tempio
è stato divorato dalle fiamme, è
crollato, e tuttavia ci sono sempre
stati quelli che hanno deciso di
edificarlo di nuovo, che non si sono
fatti vincere dalle difficoltà, non si
sono lasciati cadere le braccia. C’è un
bel canto alpino che dice così:
“Nell’arte di salire, il segreto non sta
nel non cadere, ma nel non rimanere
caduto”. Ricominciare di nuovo
sempre, e così salire. Come questa
cattedrale. Anche la libertà della



vostra Patria è costruita sopra quelli
che non si sono lasciati abbattere dal
terrore e dalla sventura. La vita, la
condizione e la morte di tuo papà,
Monica; la tua malattia, Jonas,
avrebbero potuto devastarvi... E
tuttavia siete qui, a condividere la
vostra esperienza con uno sguardo di
fede, facendoci scoprire che Dio vi ha
dato la grazia per sopportare, per
rialzarvi, per continuare a
camminare nella vita.

E io mi domando: come si è riversata
in voi questa grazia di Dio? Non
dall’aria, non magicamente, non c’è
la bacchetta magica per la vita.
Questo è accaduto mediante persone
che hanno incrociato la vostra vita,
gente buona che vi ha nutrito con la
sua esperienza di fede. Sempre c’è
gente, nella vita, che ci dà una mano
per aiutarci ad alzarci. Monica, tua
nonna e tua mamma, la parrocchia
francescana, sono state per te come
la confluenza di questi due fiumi:



così come il Vilnia si unisce al Neris,
tu ti sei aggregata, ti sei lasciata
condurre da questa corrente di
grazia. Perché il Signore ci salva
rendendoci parte di un popolo. Il
Signore ci salva rendendoci parte di
un popolo. Ci inserisce in un popolo,
e la nostra identità, alla fine, sarà
l’appartenenza ad un popolo.
Nessuno può dire: “io mi salvo da
solo”, siamo tutti interconnessi,
siamo tutti “in rete”. Dio ha voluto
entrare in questa dinamica di
relazioni e ci attrae a Sé in comunità,
dando alla nostra vita un pieno senso
d’identità e di appartenenza (cfr
Esort. ap. Gaudete et exsultate, 6).
Anche tu, Jonas, hai trovato negli
altri, in tua moglie e nella promessa
fatta il giorno del matrimonio il
motivo per andare avanti, per
lottare, per vivere. Non permettete
che il mondo vi faccia credere che è
meglio camminare da soli. Da soli
non si arriva mai. Sì, potrai arrivare
ad avere un successo nella vita, ma

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#I_santi_della_porta_accanto


senza amore, senza compagni, senza
appartenenza a un popolo, senza
quell’esperienza tanto bella che è
rischiare insieme. Non si può
camminare da soli. Non cedete alla
tentazione di concentrarvi su voi
stessi, guardandovi la pancia, alla
tentazione di diventare egoisti o
superficiali davanti al dolore, alle
difficoltà o al successo passeggero.
Affermiamo ancora una volta che
“quello che succede all’altro, succede
a me”, andiamo controcorrente
rispetto a questo individualismo che
isola, che ci fa diventare egocentrici,
che ci fa diventare vanitosi,
preoccupati solamente
dell’immagine e del proprio
benessere. Preoccupati
dell’immagine, di come apparire. È
brutta la vita davanti allo specchio, è
brutta. Invece è bella la vita con gli
altri, in famiglia, con gli amici, con la
lotta del mio popolo… Così la vita è
bella!



Siamo cristiani e vogliamo puntare
sulla santità. Puntate sulla santità a
partire dall’incontro e dalla
comunione con gli altri, attenti alle
loro necessità (cfr ibid., 146). La
nostra vera identità presuppone
l’appartenenza a un popolo. Non
esistono identità “di laboratorio”,
non esistono, né identità “distillate”,
identità “purosangue”: queste non
esistono. Esiste l’identità del
camminare insieme, del lottare
insieme, amare insieme. Esiste
l’identità appartenere a una famiglia,
a un popolo. Esiste l’identità che ti dà
l’amore, la tenerezza, preoccuparti
per gli altri… Esiste l’identità che ti
dà la forza per lottare e nello stesso
tempo la tenerezza per accarezzare.
Ognuno di noi conosce la bellezza e
anche la stanchezza – è bello che i
giovani si stanchino, è segno che
lavorano – e molte volte il dolore di
appartenere a un popolo, voi
conoscete questo. Qui è radicata la
nostra identità, non siamo persone

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#In_comunit%C3%A0
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#In_comunit%C3%A0


senza radici. Non siamo persone
senza radici!

Tutt’e due avete anche ricordato la
presenza nel coro, la preghiera in
famiglia, la Messa, la catechesi e
l’aiuto ai più bisognosi; sono armi
potenti che il Signore ci dà. La
preghiera e il canto, per non
chiudersi nell’immanenza di questo
mondo: anelando a Dio siete usciti da
voi stessi e avete potuto contemplare
con gli occhi di Dio quello che
accadeva nel vostro cuore (cfr ibid.,
147); praticando la musica vi aprite
all’ascolto e all’interiorità, vi lasciate
in tal modo colpire nella sensibilità e
questo è sempre una buona
opportunità per il discernimento (cfr
Sinodo dedicato ai giovani, 
Instrumentum laboris, 162). Certo, la
preghiera può essere un’esperienza
di “combattimento spirituale”, ma è lì
che impariamo ad ascoltare lo
Spirito, a discernere i segni dei tempi
e a recuperare le forze per

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#In_preghiera_costante
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#In_preghiera_costante
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#In_preghiera_costante
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#La_musica


continuare ad annunciare il Vangelo
oggi. In che altro modo potremmo
combattere contro lo scoraggiamento
di fronte alle difficoltà proprie e
altrui, di fronte agli orrori del
mondo? Come faremmo senza la
preghiera per non credere che tutto
dipende da noi, che siamo soli
davanti al corpo a corpo con le
avversità? “Gesù ed io, maggioranza
assoluta!”. Non dimenticatelo, questo
lo diceva un santo, sant’Alberto
Hurtado. L’incontro con Lui, con la
sua Parola, con l’Eucaristia ci ricorda
che non importa la forza
dell’avversario; non importa se è
primo il “Žalgiris Kaunas” o il
“Vilnius Rytas” [applausi, ridono]… A
proposito, vi domando: qual è il
primo? [ride, ridono] Non importa
qual è il primo, non importa il
risultato, ma che il Signore sia con
noi.

Anche a voi è stata di sostegno nella
vita l’esperienza di aiutare gli altri,



scoprire che vicino a noi ci sono
persone che stanno male, anche
molto peggio di noi. Monica, ci hai
raccontato del tuo impegno con i
bambini disabili. Vedere la fragilità
degli altri ci colloca nella realtà, ci
impedisce di vivere leccandoci le
nostre ferite. E’ brutto vivere nelle
lamentele, è brutto. E’ brutto vivere
leccandosi le ferite! Quanti giovani se
ne vanno dal loro Paese per
mancanza di opportunità! Quanti
sono vittime della depressione,
dell’alcol e delle droghe! Voi lo sapete
bene. Quante persone anziane sole,
senza qualcuno con cui condividere
il presente e con la paura che ritorni
il passato. Voi, giovani, potete
rispondere a queste sfide con la
vostra presenza e con l’incontro tra
voi e gli altri. Gesù ci invita ad uscire
da noi stessi, a rischiare nel “faccia a
faccia” con gli altri. È vero che
credere in Gesù implica molte volte
fare un salto di fede nel vuoto, e
questo fa paura. Altre volte ci porta a



metterci in discussione, a uscire dai
nostri schemi, e questo può farci
soffrire e tentare dallo
scoraggiamento. Però, siate
coraggiosi! Seguire Gesù è
un’avventura appassionante che
riempie la nostra vita di significato,
che ci fa sentire parte di una
comunità che ci incoraggia, di una
comunità che ci accompagna, che ci
impegna nel servizio. Cari giovani,
vale la pena seguire Cristo, vale la
pena! Non abbiamo paura di
partecipare alla rivoluzione a cui Lui
ci invita: la rivoluzione della
tenerezza (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 88).

Se la vita fosse un’opera di teatro o
un videogioco sarebbe ristretta in un
tempo preciso, un inizio e una fine,
quando si abbassa il sipario o
qualcuno vince la partita. Ma la vita
si misura con altri tempi, non con i
tempi del teatro o del videogioco; la
vita si gioca in tempi rapportati al

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo


cuore di Dio; a volte si avanza, altre
volte si retrocede, si provano e si
tentano strade, si cambiano...
L’indecisione sembra nascere dalla
paura che cali il sipario, o che il
cronometro ci lasci fuori dalla
partita, dal salire di un livello nel
gioco. Invece la vita è sempre un
camminare, la vita è in cammino,
non è ferma; la vita è sempre un
camminare cercando la direzione
giusta, senza paura di tornare
indietro se ho sbagliato. La cosa più
pericolosa è confondere il cammino
con un labirinto: quel girare a vuoto
attraverso la vita, su sé stessi, senza
imboccare la strada che conduce
avanti. Per favore, non siate giovani
del labirinto, dal quale è difficile
uscire, ma giovani in cammino.
Niente labirinto: in cammino!

Non abbiate paura di decidervi per
Gesù, di abbracciare la sua causa,
quella del Vangelo, dell’umanità,
degli esseri umani. Perché Egli non



scenderà mai dalla barca della vostra
vita, sarà sempre all’incrocio delle
nostre strade, non smetterà mai di
ricostruirci, anche se a volte noi ci
impegniamo nel demolirci. Gesù ci
regala tempi larghi e generosi, dove
c’è spazio per i fallimenti, dove
nessuno ha bisogno di emigrare,
perché c’è posto per tutti. Molti
vorranno occupare i vostri cuori,
infestare i campi delle vostre
aspirazioni con la zizzania, ma alla
fine, se doniamo la vita al Signore,
vince sempre il buon grano. La
vostra testimonianza, Monica e
Jonas, parlava della nonna, della
mamma… Io vorrei dirvi – e con
questo finisco, state tranquilli! –,
vorrei dirvi di non dimenticare le
radici del vostro popolo. Pensate al
passato, parlate con i vecchi: non è
noioso parlare con gli anziani.
Andate a cercare i vecchi e fatevi
raccontare le radici del vostro
popolo, le gioie, le sofferenze, i
valori. Così, attingendo dalle radici,



voi porterete avanti il vostro popolo,
la storia del vostro popolo per un
frutto più grande. Cari giovani, se voi
volete un popolo grande, libero,
prendete dalle radici la memoria e
portatelo avanti. Grazie tante!

23 settembre, Kaunas: Omelia della
Messa nel parco Santakos

San Marco dedica tutta una parte del
suo Vangelo all’insegnamento rivolto
ai discepoli. È come se Gesù, a metà
del cammino verso Gerusalemme,
volesse che i suoi rinnovassero la
loro scelta, sapendo che questa
sequela avrebbe comportato
momenti di prova e di dolore.
L’evangelista racconta quel periodo
della vita di Gesù ricordando che in
tre occasioni Egli ha annunciato la
sua passione; essi per tre volte hanno
espresso il loro sconcerto e la loro



resistenza, e il Signore in tutte e tre
ha voluto lasciare loro un
insegnamento. Abbiamo appena
ascoltato la seconda di queste tre
sequenze (cfr Mc 9,30-37).

La vita cristiana attraversa sempre
momenti di croce, e talvolta
sembrano interminabili. Le
generazioni passate avranno avuto
impresso a fuoco il tempo
dell’occupazione, l’angoscia di quelli
che venivano deportati, l’incertezza
per quelli che non tornavano, la
vergogna della delazione, del
tradimento. Il Libro della Sapienza ci
parla del giusto perseguitato, che
subisce oltraggi e tormenti per il solo
fatto di essere buono (cfr 2,10-20).
Quanti di voi potrebbero raccontare
in prima persona, o nella storia di
qualche parente, questo stesso passo
che abbiamo letto. Quanti di voi
hanno visto anche vacillare la loro
fede perché non è apparso Dio per
difendervi; perché il fatto di



rimanere fedeli non è bastato perché
Egli intervenisse nella vostra storia.
Kaunas conosce questa realtà; la
Lituania intera lo può testimoniare
con un brivido al solo nominare la
Siberia, o i ghetti di Vilnius e di
Kaunas, tra gli altri; e può dire
all’unisono con l’apostolo Giacomo,
nel brano della sua Lettera che
abbiamo ascoltato: bramano,
uccidono, invidiano, combattono e
fanno guerra (cfr 4,2).

Ma i discepoli non volevano che Gesù
parlasse loro di dolore e di croce; non
vogliono sapere nulla di prove e di
angosce. E San Marco ricorda che
erano interessati ad altre cose, che
tornavano a casa discutendo su chi
fosse il più grande. Fratelli, il
desiderio di potere e di gloria è il
modo più comune di comportarsi di
coloro che non riescono a guarire la
memoria della loro storia e, forse



proprio per questo, non accettano
nemmeno di impegnarsi nel lavoro
del presente. E allora si discute su chi
ha brillato di più, chi è stato più puro
nel passato, chi ha più diritto ad
avere privilegi rispetto agli altri. E
così neghiamo la nostra storia, «che è
gloriosa in quanto storia di sacrifici,
di speranza, di lotta quotidiana, di
vita consumata nel servizio, di
costanza nel lavoro faticoso» (Esort.
ap.Evangelii gaudium, 96). È un
atteggiamento sterile e vano, che
rinuncia a coinvolgersi nella
costruzione del presente perdendo il
contatto con la realtà sofferta del
nostro popolo fedele. Non possiamo
essere come quegli “esperti”
spirituali, che giudicano solo
dall’esterno e passano tutto il tempo
a parlare di “quello che si dovrebbe
fare” (cfr ibid.).

Gesù, sapendo quello che pensavano,
propone loro un antidoto a queste
lotte di potere e al rifiuto del

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_mondanit%C3%A0_spirituale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_mondanit%C3%A0_spirituale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_mondanit%C3%A0_spirituale


sacrificio; e, per dare solennità a
quello che sta per dire, si siede come
un Maestro, li chiama, e compie un
gesto: mette un bambino al centro;
un ragazzino che di solito si
guadagnava gli spiccioli facendo le
commissioni che nessuno voleva
fare. Chi metterà in mezzo oggi, qui,
in questa mattina di domenica? Chi
saranno i più piccoli, i più poveri tra
noi, che dobbiamo accogliere a
cent’anni della nostra indipendenza?
Chi è che non ha nulla per
ricambiarci, per rendere gratificanti i
nostri sforzi e le nostre rinunce?
Forse sono le minoranze etniche
della nostra città, o quei disoccupati
che sono costretti a emigrare. Forse
sono gli anziani soli, o i giovani che
non trovano un senso nella vita
perché hanno perso le loro radici. “In
mezzo” significa equidistante, in
modo che nessuno possa fingere di
non vedere, nessuno possa sostenere
che “è responsabilità di altri”, perché
“io non ho visto” o “sono troppo



lontano”. Senza protagonismi, senza
voler essere applauditi o i primi.

Là, nella città di Vilnius, è toccato al
fiume Vilnia offrire le sue acque e
perdere il nome rispetto al Neris; qui,
è lo stesso Neris che perde il nome
offrendo le sue acque al Nemunas. Di
questo si tratta: di essere una Chiesa
“in uscita”, di non aver paura di
uscire e spenderci anche quando
sembra che ci dissolviamo, di
perderci dietro i più piccoli, i
dimenticati, quelli che vivono nelle
periferie esistenziali. Ma sapendo
che quell’uscire comporterà anche in
certi casi un fermare il passo,
mettere da parte le ansie e le
urgenze, per saper guardare negli
occhi, ascoltare e accompagnare chi è
rimasto sul bordo della strada. A
volte bisognerà comportarsi come il
padre del figlio prodigo, che rimane
sulla porta aspettando il suo ritorno,
per aprirgli appena arriva (cfr ibid.,
46); oppure come i discepoli, che

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto


devono imparare che, quando si
accoglie un piccolo, è lo stesso Gesù
che si accoglie.

Perché per questo oggi siamo qui,
ansiosi di accogliere Gesù nella sua
parola, nell’Eucaristia, nei piccoli.
Accoglierlo affinché Egli riconcili la
nostra memoria e ci accompagni in
un presente che continui ad
appassionarci per le sue sfide, per i
segni che ci lascia; affinché lo
seguiamo come discepoli, perché non
c’è nulla di veramente umano che
non abbia risonanza nel cuore dei
discepoli di Cristo, e così sentiamo
come nostre le gioie e le speranze, le
tristezze e le angosce degli uomini
del nostro tempo, soprattutto dei
poveri e dei sofferenti (cfr Conc.
Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et
spes, 1). Per questo, e perché come
comunità ci sentiamo veramente e
intimamente solidali con l’umanità –
di questa città e di tutta la Lituania –
e con la sua storia (cfr ibid.),

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html


vogliamo donare la vita nel servizio e
nella gioia, e così far sapere a tutti
che Gesù Cristo è la nostra unica
speranza.

23 settembre, Kaunas: Angelus nel
parco Santakos

Il Libro della Sapienza, che abbiamo
ascoltato nella prima Lettura, ci
parla del giusto perseguitato, di colui
la cui sola presenza dà fastidio agli
empi. L’empio viene descritto come
quello che opprime il povero, non ha
compassione della vedova né rispetta
l’anziano (cfr 2,17-20). L’empio ha la
pretesa di pensare che la sua forza è
la norma della giustizia. Sottomettere
i più fragili, usare la forza in una
qualsiasi forma, imporre un modo di
pensare, un’ideologia, un discorso
dominante, usare la violenza o la
repressione per piegare quanti



semplicemente, con il loro
quotidiano agire onesto, semplice,
operoso e solidale, manifestano che
un altro mondo, un’altra società è
possibile. All’empio non basta fare
quello che gli pare, lasciarsi guidare
dai suoi capricci; non vuole che gli
altri, facendo il bene, mettano in
risalto questo suo modo di fare.
Nell’empio, il male cerca sempre di
annientare il bene.

Settantacinque anni fa, questa
Nazione assisteva alla definitiva
distruzione del Ghetto di Vilnius; così
culminava l’annientamento di
migliaia di ebrei che era già iniziato
due anni prima. Come si legge nel
Libro della Sapienza, il popolo ebreo
passò attraverso oltraggi e tormenti.
Facciamo memoria di quei tempi, e
chiediamo al Signore che ci faccia
dono del discernimento per scoprire
in tempo qualsiasi nuovo germe di
quell’atteggiamento pernicioso, di
qualsiasi aria che atrofizza il cuore



delle generazioni che non l’hanno
sperimentato e che potrebbero
correre dietro quei canti di sirena.

Gesù nel Vangelo ci ricorda una
tentazione sulla quale dovremo
vigilare con attenzione: l’ansia di
essere i primi, di primeggiare sugli
altri, che può annidarsi in ogni cuore
umano. Quante volte è accaduto che
un popolo si creda superiore, con più
diritti acquisiti, con maggiori
privilegi da preservare o
conquistare. Qual è il rimedio che
propone Gesù quando appare tale
pulsione nel nostro cuore e nella
mentalità di una società o di un
Paese? Farsi l’ultimo di tutti e il servo
di tutti; stare là dove nessuno vuole
andare, dove non arriva nulla, nella
periferia più distante; e servire,
creando spazi di incontro con gli
ultimi, con gli scartati. Se il potere si
decidesse per questo, se
permettessimo al Vangelo di Cristo di
giungere nel profondo della nostra



vita, allora la globalizzazione della
solidarietà sarebbe davvero una
realtà. «Mentre nel mondo,
specialmente in alcuni Paesi,
riappaiono diverse forme di guerre e
scontri, noi cristiani insistiamo nella
proposta di riconoscere l’altro, di
sanare le ferite, di costruire ponti,
stringere relazioni e aiutarci “a
portare i pesi gli uni degli altri” (Gal
6,2)» (Esort. ap. Evangelii gaudium,
67).

Qui in Lituania c’è una collina delle
croci, dove migliaia di persone, lungo
i secoli, hanno piantato il segno della
croce. Vi invito, mentre preghiamo
l’Angelus, a chiedere a Maria che ci
aiuti a piantare la croce del nostro
servizio, della nostra dedizione lì
dove hanno bisogno di noi, sulla
collina dove abitano gli ultimi, dove
si richiede la delicata attenzione agli
esclusi, alle minoranze, per
allontanare dai nostri ambienti e
dalle nostre culture la possibilità di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Alcune_sfide_culturali
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Alcune_sfide_culturali
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Alcune_sfide_culturali


annientare l’altro, di emarginare, di
continuare a scartare chi ci dà
fastidio e disturba le nostre
comodità.

Gesù mette al centro un piccolo, lo
mette alla medesima distanza da
tutti, perché tutti ci sentiamo
provocati a dare una risposta.
Facendo memoria del “sì” di Maria,
chiediamole che renda il nostro “sì”
generoso e fecondo come il suo.

23 settembre, Kaunas: Incontro
con sacerdoti, seminaristi, religiosi
e religiose, consacrati e consacrate

Prima di tutto, vorrei dire un
sentimento che provo. Guardando
voi, vedo dietro di voi tanti martiri.
Martiri anonimi, nel senso che
neppure sappiamo dove sono stati
sepolti. Anche qualcuno di voi: ho
salutato uno che ha saputo che



cos’era la prigione. Mi viene in
mente una parola per incominciare: 
non dimenticatevi, abbiate memoria.
Siete figli di martiri, questa è la
vostra forza. E lo spirito del mondo
non venga a dirvi qualche altra cosa
diversa da quella che hanno vissuto i
vostri antenati. Ricordate i vostri
martiri e prendete esempio da loro:
non avevano paura. Parlando con i
Vescovi, i vostri Vescovi, oggi,
dicevano: “Come si può fare per
introdurre la causa di beatificazione
per tanti dei quali non abbiamo
documenti, ma sappiamo che sono
martiri?”. È una consolazione, è bello
sentire questo: la preoccupazione per
coloro che ci hanno dato
testimonianza. Sono dei santi.

Il Vescovo [Linas Vodopjanovas,
O.F.M., incaricato per la vita
consacrata] ha parlato senza
sfumature – i francescani parlano
così –: “Oggi spesso, in vari modi,
viene messa alla prova la nostra



fede”, ha detto. Lui non pensava alle
persecuzioni dei dittatori, no. “Dopo
aver risposto alla chiamata della
vocazione spesso non proviamo più
gioia né nella preghiera né nella vita
comunitaria”.

Lo spirito della secolarizzazione,
della noia per tutto quello che tocca
la comunità è la tentazione della
seconda generazione. I nostri padri
hanno lottato, hanno sofferto, sono
stati carcerati e forse noi non
abbiamo la forza di andare avanti.
Tenete conto di questo!

La Lettera agli Ebrei fa
un’esortazione: “Non dimenticatevi
dei primi giorni. Non dimenticatevi
dei vostri antenati” (cfr 10,32-39).
Questa è l’esortazione che all’inizio
rivolgo a voi.

Tutta la visita al vostro Paese è stata
incorniciata in questa espressione:
“Cristo Gesù, nostra speranza”.
Ormai quasi al termine di questo



giorno, troviamo un testo
dell’apostolo Paolo che ci invita a
sperare con costanza. E questo invito
lo fa dopo averci annunciato il sogno
di Dio per ogni essere umano, di più,
per tutto il creato: cioè che «tutto
concorre al bene di coloro che
amano Dio» (Rm 8,28); «raddrizza»
tutte le cose, sarebbe la traduzione
letterale.

Oggi vorrei condividere con voi
alcuni tratti caratteristici di questa
speranza; tratti che noi – sacerdoti,
seminaristi, consacrati e consacrate –
siamo chiamati a vivere.

Anzitutto, prima di invitarci alla
speranza, Paolo ha ripetuto tre volte
la parola “gemere”: geme la
creazione, gemono gli uomini, geme
lo Spirito in noi (cfr Rm 8,22-23.26). Si
geme per la schiavitù della
corruzione, per l’anelito alla
pienezza. E oggi ci farà bene
domandarci se quel gemito è



presente in noi, o se invece nulla più
grida nella nostra carne, nulla anela
al Dio vivente. Come diceva il vostro
Vescovo: “Non proviamo più la gioia
nella preghiera, nella vita
comunitaria”. Il bramito della cerva
assetata davanti alla carenza di
acqua dovrebbe essere il nostro nella
ricerca della profondità, della verità,
della bellezza di Dio. Cari, noi non
siamo “funzionari di Dio”! Forse la
società del benessere ci ha resi
troppo sazi, pieni di servizi e di beni,
e ci ritroviamo appesantiti di tutto e
pieni di nulla; forse ci ha resi storditi
o dissipati, ma non pieni. Peggio
ancora: a volte non sentiamo più la
fame. Siamo noi, uomini e donne di
speciale consacrazione, coloro che
non possono mai permettersi di
perdere quel gemito,
quell’inquietudine del cuore che solo
nel Signore trova riposo (cfr S.
Agostino, Confessioni, I,1,1).
L’inquietudine del cuore. Nessuna
informazione immediata, nessuna



comunicazione virtuale istantanea
può privarci dei tempi concreti,
prolungati, per conquistare – di
questo si tratta, di uno sforzo
costante – per conquistare un dialogo
quotidiano con il Signore attraverso
la preghiera e l’adorazione. Si tratta
di coltivare il nostro desiderio di Dio,
come scriveva san Giovanni della
Croce. Diceva così: «Sia assiduo
all’orazione senza tralasciarla
neppure in mezzo alle occupazioni
esteriori. Sia che mangi o beva, sia
che parli o tratti con i secolari o
faccia qualche altra cosa, desideri
sempre Dio tenendo in Lui l’affetto
del cuore» (Consigli per raggiungere
la perfezione, 9).

Questo gemito deriva anche dalla
contemplazione del mondo degli
uomini, è un appello alla pienezza di
fronte ai bisogni insoddisfatti dei
nostri fratelli più poveri, davanti alla
mancanza di senso della vita dei più
giovani, alla solitudine degli anziani,



ai soprusi contro l'ambiente. È un
gemito che cerca di organizzarsi per
incidere sugli eventi di una nazione,
di una città; non come pressione o
esercizio di potere, ma come servizio.
Il grido del nostro popolo ci deve
colpire, come Mosè, al quale Dio
rivelò la sofferenza del suo popolo
nell’incontro presso il roveto ardente
(cfr Es 3,9). Ascoltare la voce di Dio
nella preghiera ci fa vedere, ci fa
udire, conoscere il dolore degli altri
per poterli liberare. Ma altrettanto
dobbiamo essere colpiti quando il
nostro popolo ha smesso di gemere,
ha smesso di cercare l'acqua che
estingue la sete. È un momento
anche per discernere che cosa stia
anestetizzando la voce della nostra
gente.

Il grido che ci fa cercare Dio nella
preghiera e nell’adorazione è lo
stesso che ci fa ascoltare il lamento
dei nostri fratelli. Loro “sperano” in
noi e abbiamo bisogno, a partire da



un attento discernimento, di
organizzarci, programmare ed essere
audaci e creativi nel nostro
apostolato. Che la nostra presenza
non sia lasciata all’improvvisazione,
ma risponda ai bisogni del popolo di
Dio e sia quindi fermento nella
massa (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 33).

Ma l’Apostolo parla anche di 
costanza, costanza nella sofferenza,
costanza nel perseverare nel bene.
Questo significa essere centrati in
Dio, rimanere fermamente radicati
in Lui, essere fedeli al suo amore.

Voi, i più anziani di età – come non
menzionare Mons. Sigitas
Tamkevicius? – sapete testimoniare
questa costanza nel patire, questo
“sperare contro ogni speranza” (cfr 
Rm 4,18). La violenza usata su di voi
per aver difeso la libertà civile e
religiosa, la violenza della
diffamazione, il carcere e la

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_improrogabile_rinnovamento_ecclesiale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_improrogabile_rinnovamento_ecclesiale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_improrogabile_rinnovamento_ecclesiale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un_improrogabile_rinnovamento_ecclesiale


deportazione non hanno potuto
vincere la vostra fede in Gesù Cristo,
Signore della storia. Per questo, avete
molto da dirci e insegnarci, e anche
molto da proporre, senza dover
giudicare l’apparente debolezza dei
più giovani. E voi, più giovani,
quando davanti alle piccole
frustrazioni che vi scoraggiano
tendete a chiudervi in voi stessi, a
ricorrere a comportamenti ed
evasioni che non sono coerenti con la
vostra consacrazione, cercate le
vostre radici e guardate la strada
percorsa dagli anziani. Vedo che ci
sono giovani qui. Ripeto, perché ci
sono dei giovani. E voi, più giovani,
quando davanti alle piccole
frustrazioni che vi scoraggiano
tendete a chiudervi in voi stessi, a
ricorrere a comportamenti ed
evasioni che non sono coerenti con la
vostra consacrazione, cercate le
vostre radici e guardate la strada
percorsa dagli anziani. È meglio che
prendiate un’altra strada piuttosto



che vivere nella mediocrità. Questo
per i giovani. Siete ancora in tempo,
e la porta è aperta. Sono proprio le
tribolazioni a delineare i tratti
distintivi della speranza cristiana,
perché quando è solo una speranza
umana possiamo frustrarci e
schiacciarci nel fallimento; ma non
accade lo stesso con la speranza
cristiana: essa esce più limpida, più
provata dal crogiolo delle
tribolazioni.

È vero che questi sono altri tempi e
viviamo in altre strutture, ma è
anche vero che questi consigli
vengono meglio assimilati quando
coloro che hanno vissuto quelle dure
esperienze non si chiudono, ma le
condividono approfittando dei
momenti comuni. Le loro storie non
sono piene di nostalgie di tempi
passati presentati come migliori, né
di accuse dissimulate verso quanti
hanno strutture affettive più fragili.
La provvista di costanza di una



comunità di discepoli è efficace
quando sa integrare – come quello
scriba del Vangelo – il nuovo e il
vecchio (cfr Mt 13,52), quando è
consapevole che la storia vissuta è
radice affinché l’albero possa fiorire.

Infine, guardare a Cristo Gesù come
nostra speranza significa identificarci
con Lui, partecipare
comunitariamente al suo destino. Per
l’apostolo Paolo, la salvezza sperata
non si limita a un aspetto negativo –
liberazione da una tribolazione
interna o esterna, temporale o
escatologica – ma l’accento è posto su
qualcosa di altamente positivo: la
partecipazione alla vita gloriosa di
Cristo (cfr 1 Ts 5,9-10), la
partecipazione al suo Regno glorioso
(cfr 2 Tm 4,18), la redenzione del
corpo (cfr Rm 8,23-24). Dunque, si
tratta di intravedere il mistero del
progetto unico e irripetibile che Dio
ha per ognuno, per ognuno di noi.
Perché non c’è nessuno che ci



conosca e ci abbia conosciuto tanto
profondamente come Dio, perciò Egli
ci ha destinati a qualcosa che sembra
impossibile: scommette senza
possibilità di errore che noi
riproduciamo l’immagine di suo
Figlio. Egli ha riposto le sue
aspettative in noi, e noi speriamo in
Lui.

Noi: un “noi” che integra, ma anche
supera ed eccede l’“io”; il Signore ci
chiama, ci giustifica e ci glorifica
insieme, così insieme da includere
tutta la creazione. Molte volte
abbiamo posto così tanto l’accento
sulla responsabilità personale che la
dimensione comunitaria è diventata
uno sfondo, solo un ornamento. Ma
lo Spirito Santo ci riunisce, riconcilia
le nostre differenze e genera nuovi
dinamismi per dare impulso alla
missione della Chiesa (cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 131; 235).

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Carismi_al_servizio_della_comunione_evangelizzatrice
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Carismi_al_servizio_della_comunione_evangelizzatrice
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte


Questo tempio in cui ci siamo
radunati, è intitolato ai Santi Pietro e
Paolo. Entrambi gli Apostoli furono
consapevoli del tesoro che era stato
loro dato, entrambi, in momenti e
modi diversi, furono invitati a
“prendere il largo” (cfr Lc 5,4). Sulla
barca della Chiesa ci siamo tutti,
cercando sempre di gridare a Dio, di 
essere costanti in mezzo alle
tribolazioni e di avere Cristo Gesù
come oggetto della nostra speranza. E
questa barca, riconosce al centro
della propria missione l’annuncio di
quella gloria sperata, che è la
presenza di Dio in mezzo al suo
popolo, in Cristo Risorto, e che un
giorno, atteso con ansia da tutta la
creazione, si manifesterà nei figli di
Dio. Questa è la sfida che ci spinge: il
mandato di evangelizzare. È la
ragione della nostra speranza e della
nostra gioia.

Quante volte troviamo sacerdoti,
consacrati e consacrate, tristi. La 



tristezza spirituale è una malattia.
Tristi perché non sanno… Tristi
perché non trovano l’amore, perché
non sono innamorati: innamorati del
Signore. Hanno lasciato da parte una
vita di matrimonio, di famiglia, e
hanno voluto seguire il Signore. Ma
adesso sembra che si siano stancati...
E scende la tristezza. Per favore,
quando voi vi troverete tristi,
fermatevi. E cercate un prete saggio,
una suora saggia. Non saggi perché
siano laureati all’università, no, non
per quello. Saggio o saggia perché è
stato capace o è stata capace di
andare avanti nell’amore. Andate a
chiedere consiglio. Quando
incomincia quella tristezza, possiamo
profetizzare che se non è guarita in
tempo farà di voi “zitelloni” e
“zitellone”, uomini e donne che non
sono fecondi. E di questa tristezza
abbiate paura! La semina il diavolo.

E oggi quel mare in cui “prendere il
largo” saranno gli scenari e le sfide



sempre nuove di questa Chiesa in
uscita. Dobbiamo domandarci
nuovamente: che cosa ci chiede il
Signore? Quali sono le periferie che
più hanno bisogno della nostra
presenza per portare ad esse la luce
del Vangelo? (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 20).

Altrimenti, se voi non avete la gioia
della vocazione, chi potrà credere
che Gesù Cristo è la nostra speranza?
Solo il nostro esempio di vita darà
ragione della nostra speranza in Lui.

C’è un’altra cosa che si collega con la
tristezza: confondere la vocazione
con un’impresa, con una ditta di
lavoro. “Io mi impiego in questo,
lavoro in questo, mi entusiasmo con
questo…, e sono felice perché ho
questo”. Ma domani, viene un
vescovo, un altro o lo stesso, o viene
un altro superiore, superiora, e ti
dice: “No, taglia questo e va da quella
parte”. È il momento della sconfitta.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Una_Chiesa_in_uscita


Perché? Perché, in quel momento, ti
accorgerai di essere andato per una
strada equivoca. Ti accorgerai che il
Signore, che ti ha chiamato per
amare, è deluso da te, perché tu hai
preferito fare l’affarista. All’inizio vi
ho detto che la vita di chi segue Gesù
non è la vita di funzionario o
funzionaria: è la vita dell’amore del
Signore e dello zelo apostolico per la
gente. Farò una caricatura: cosa fa
un prete funzionario? Ha il suo
orario, il suo ufficio, apre l’ufficio a
quell’ora, fa il suo lavoro, chiude
l’ufficio… E la gente è fuori. Non si
avvicina alla gente. Cari fratelli e
sorelle, se voi non volete essere dei
funzionari, vi dirò una parola: 
vicinanza! Vicinanza, prossimità.
Vicinanza al Tabernacolo, a tu per tu
con il Signore. E vicinanza alla gente.
“Ma, padre, la gente non viene…”. Vai
a trovarla! “Ma, i ragazzi oggi non
vengono…”. Inventa qualcosa:
l’oratorio, per seguirli, per aiutarli.
Vicinanza con la gente. E vicinanza



con il Signore nel Tabernacolo. Il
Signore vi vuole pastori di popolo, e
non chierici di Stato! Dopo dirò
qualcosa alle suore, ma dopo…

Vicinanza vuol dire misericordia. In
questa terra dove Gesù si è rivelato
come Gesù misericordioso, un
sacerdote non può non essere
misericordioso. Soprattutto nel
confessionale. Pensate a come Gesù
accoglierebbe questa persona [che
viene a confessarsi]. Già abbastanza
lo ha bastonato la vita, quel
poveraccio! Fagli sentire l’abbraccio
del Padre che perdona. Se non puoi
dargli l’assoluzione, per esempio,
dagli la consolazione del fratello, del
padre. Incoraggialo ad andare
avanti. Convincilo che Dio perdona
tutto. Ma questo col calore di padre.
Mai cacciare qualcuno dal
confessionale! Mai cacciare via.
“Guarda, tu non puoi… Adesso non
posso, ma Dio ti ama, tu prega,
ritorna e parleremo…”. Così.



Vicinanza. Questo è essere padre. A
te non importa di quel peccatore, che
lo cacci via così? Non sto parlando di
voi, perché non vi conosco. Parlo di
altre realtà. E misericordia. Il
confessionale non è lo studio di uno
psichiatra. Il confessionale non è per
scavare nel cuore della gente.

E per questo, cari sacerdoti,
vicinanza per voi significa anche
avere viscere di misericordia. E le
viscere di misericordia, sapete dove
si prendono? Lì, al Tabernacolo.

E voi, care suore… Tante volte si
vedono suore che sono brave – tutte
le suore sono brave –, ma che
chiacchierano, chiacchierano,
chiacchierano… Domandate a quella
che è al primo posto dall’altra parte –
la penultima – se nel carcere aveva
tempo di chiacchierare, mentre
cuciva i guanti. Domandatele. Per
favore, siate madri! Siate madri,
perché voi siete icona della Chiesa e



della Madonna. E ogni persona che vi
vede, possa vedere la mamma Chiesa
e la mamma Maria. Non dimenticate
questo. E la mamma Chiesa non è
“zitellona”. La mamma Chiesa non
chiacchiera: ama, serve, fa crescere.
La vostra vicinanza è essere madre:
icona della Chiesa e icona della
Madonna.

Vicinanza al Tabernacolo e alla
preghiera. Quella sete dell’anima di
cui ho parlato, e con gli altri. Servizio
sacerdotale e vita consacrata non da
funzionari, ma di padri e madri di
misericordia. E se voi fate così, da
vecchi avrete un sorriso bellissimo e
degli occhi brillanti! Perché avrete
l’anima piena di tenerezza, di
mitezza, di misericordia, di amore, di
paternità e maternità.

E pregate per questo povero vescovo.
Grazie!



23 settembre, Vilnius: Preghiera
nel "Museo delle occupazioni e
lotte per la libertà"

«Dio mio, Dio mio, perché mi hai
abbandonato?» (Mt 27,47).

Il tuo grido, Signore, non cessa di
risuonare, e riecheggia tra queste
mura che ricordano le sofferenze
vissute da tanti figli di questo popolo.
Lituani e provenienti da diverse
nazioni hanno sofferto nella loro
carne il delirio di onnipotenza di
quelli che pretendevano di
controllare tutto.

Nel tuo grido, Signore, trova eco il
grido dell’innocente che si unisce alla
tua voce e si leva verso il cielo. È il
Venerdì Santo del dolore e
dell’amarezza, della desolazione e
dell’impotenza, della crudeltà e del
non senso che ha vissuto questo
popolo lituano di fronte
all’ambizione sfrenata che indurisce
e acceca il cuore.



In questo luogo della memoria, ti
imploriamo, Signore, che il tuo grido
ci mantenga svegli. Che il tuo grido,
Signore, ci liberi dalla malattia
spirituale da cui, come popolo, siamo
sempre tentati: dimenticarci dei
nostri padri, di quanto è stato vissuto
e patito.

Che nel tuo grido e nella vita dei
nostri padri che tanto hanno sofferto
possiamo trovare il coraggio di
impegnarci con determinazione nel
presente e nel futuro; che quel grido
sia stimolo per non adeguarci alle
mode del momento, agli slogan
semplificatori, e ad ogni tentativo di
ridurre e togliere a qualsiasi persona
la dignità di cui Tu l’hai rivestita.

Signore, che la Lituania sia faro di
speranza. Sia terra della memoria
operosa che rinnova gli impegni
contro ogni ingiustizia. Che
promuova creativi sforzi nella difesa
dei diritti di tutte le persone,



specialmente dei più indifesi e
vulnerabili. E che sia maestra nel
riconciliare e armonizzare le
diversità.

Signore, non permettere che siamo
sordi al grido di tutti quelli che oggi
continuano ad alzare la voce al cielo.

24 settembre, Riga: Incontro con le
autorità, la società civile e il corpo
diplomatico

La ringrazio, Signor Presidente, per
le sue gentili parole di benvenuto,
come pure per l’invito a farvi visita
rivoltomi durante l’incontro che
abbiamo avuto in Vaticano. È motivo
di gioia potermi trovare per la prima
volta in Lettonia e in questa città,
che, come tutto il vostro Paese, è
stata segnata da dure prove sociali,
politiche, economiche e anche
spirituali – dovute alle divisioni e ai



conflitti del passato – ma che oggi è
diventata uno dei principali centri
culturali, politici e portuali della
regione. I vostri rappresentanti nel
campo della cultura e dell’arte, in
particolare del mondo musicale, sono
ben conosciuti all’estero. Anch’io
oggi ho potuto apprezzarli al mio
arrivo in aeroporto. Perciò penso che
a voi si possano ben applicare le
parole del salmista: «Hai mutato il
mio lamento in danza» (Sal 30,12). La
Lettonia, terra dei “dainas”, ha
saputo cambiare il suo lamento e il
suo dolore in canto e danza e si è
sforzata di trasformarsi in un luogo
di dialogo e di incontro, di
convivenza pacifica che cerca di
guardare avanti.

Celebrate i cento anni della vostra
indipendenza, momento significativo
per la vita dell’intera società. Voi
conoscete molto bene il prezzo di
questa libertà che avete dovuto
conquistare e riconquistare. Una



libertà resa possibile grazie alle
radici che vi costituiscono, come
amava ricordare Zenta Maurina che
ha ispirato tanti di voi: «Le mie radici
sono in cielo». Senza questa capacità
di guardare in alto, di fare appello a
orizzonti più alti che ci ricordano
quella “dignità trascendente” che è
parte integrante di ogni essere
umano (cfrDiscorso al Parlamento
Europeo, 25 novembre 2014), non
sarebbe stata possibile la
ricostruzione della vostra Nazione.
Tale capacità spirituale di guardare
oltre, che si fa concreta in piccoli
gesti quotidiani di solidarietà, di
compassione e di aiuto reciproco, vi
ha sostenuto e, a sua volta, vi ha dato
la creatività necessaria per dar vita a
nuove dinamiche sociali di fronte a
tutti i tentativi riduzionisti e di
esclusione che minacciano sempre il
tessuto sociale.

Sono lieto di sapere che nel cuore
delle radici che costituiscono questa

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


terra si trova la Chiesa Cattolica, in
un’opera di piena collaborazione con
le altre Chiese cristiane, il che è
segno di come sia possibile
sviluppare una comunione nelle
differenze. Realtà che si verifica
quando le persone hanno il coraggio
di andare al di là della superficie
conflittuale e si guardano nella loro
dignità più profonda. Così possiamo
affermare che ogni volta che, come
persone e comunità, impariamo a
puntare più in alto di noi stessi e dei
nostri interessi particolari, la
comprensione e l’impegno reciproci
si trasformano in solidarietà; e
questa, intesa nel suo significato più
profondo e di sfida, diventa un modo
di fare la storia, in un ambito dove i
conflitti, le tensioni e anche quelli
che si sarebbero potuti considerare
opposti in passato, possono
raggiungere un’unità multiforme che
genera nuova vita (cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 228). Così come
ha nutrito la vita del vostro popolo,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto


oggi il Vangelo può continuare ad
aprire strade per affrontare le sfide
attuali, valorizzando le differenze e
soprattutto promuovendo la comune-
unione tra tutti.

La celebrazione del centenario
ricorda l’importanza di continuare a
scommettere sulla libertà e
l’indipendenza della Lettonia, che
certamente sono un dono, ma sono
anche un compito che coinvolge tutti.
Lavorare per la libertà significa
impegnarsi in uno sviluppo integrale
e integrante delle persone e della
comunità. Se oggi si può fare festa è
grazie a tanti che hanno aperto
strade, porte, futuro, e vi hanno
lasciato in eredità la stessa
responsabilità: aprire futuro avendo
di mira che tutto sia al servizio della
vita, generi vita. E, in tale
prospettiva, al termine di questo
incontro ci recheremo al Monumento
alla Libertà, dove saranno presenti
bambini, giovani e famiglie. Essi ci



ricordano che la “maternità” della
Lettonia – analogia suggerita dal
motto di questo viaggio – trova eco
nella capacità di promuovere
strategie che siano veramente
efficaci e focalizzate sui volti concreti
di queste famiglie, di questi anziani,
bambini e giovani, più che sul
primato dell’economia sopra la vita.
La “maternità” della Lettonia si
manifesta anche nella capacità di
creare opportunità di lavoro, in
modo che nessuno debba sradicarsi
per costruire il proprio futuro.
L’indice di sviluppo umano si misura
anche dalla capacità di crescere e
moltiplicarsi. Lo sviluppo delle
comunità non si attua e nemmeno si
misura unicamente per la capacità di
beni e risorse che si possiedono, ma
per il desiderio che si ha di generare
vita e creare futuro. Questo è
possibile solo nella misura in cui ci
sono radicamento nel passato,
creatività nel presente e fiducia e
speranza nel domani. E si misura



dalla capacità di spendersi e di
scommettere così come le
generazioni passate ci hanno saputo
testimoniare.

Signor Presidente, amici tutti, inizio
qui il mio pellegrinaggio in questa
terra, chiedendo a Dio di continuare
ad accompagnare, benedire e
rendere prospera l’opera delle vostre
mani per questa Nazione.

24 settembre, Riga: Preghiera
Ecumenica

Sono lieto di potermi incontrare con
voi, in questa terra che si caratterizza
per realizzare un cammino di
rispetto, collaborazione e amicizia
tra le diverse Chiese cristiane, che
sono riuscite a generare unità
mantenendo la ricchezza e la
singolarità proprie di ciascuna.
Oserei dire che è un “ecumenismo



vivo” e costituisce una delle
caratteristiche peculiari della
Lettonia. Senza alcun dubbio, un
motivo di speranza e rendimento di
grazie.

Grazie all’Arcivescovo Jānis Vanags
per averci aperto la porta di questa
casa per realizzare il nostro incontro
di preghiera. Casa Cattedrale che da
più di 800 anni ospita la vita
cristiana di questa città; testimone
fedele di tanti nostri fratelli che vi si
sono accostati per adorare, pregare,
sostenere la speranza in tempi di
sofferenza e trovare coraggio per
affrontare periodi colmi di
ingiustizia e di dolore. Oggi ci ospita
perché lo Spirito Santo continui a
tessere artigianalmente legami di
comunione tra noi e, così, renda
anche noi artigiani di unità tra la
nostra gente, così che le nostre
differenze non diventino divisioni.
Lasciamo che lo Spirito Santo ci
rivesta con le armi del dialogo, della



comprensione, della ricerca del
rispetto reciproco e della fraternità
(cfr Ef 6,13-18).

In questa Cattedrale si trova uno
degli organi più antichi d’Europa e
che è stato il più grande del mondo al
tempo della sua inaugurazione.
Possiamo immaginare come abbia
accompagnato la vita, la creatività,
l’immaginazione e la pietà di tutti
coloro che si lasciavano avvolgere
dalla sua melodia. E’ stato strumento
di Dio e degli uomini per elevare lo
sguardo e il cuore. Oggi è un
emblema di questa città e di questa
Cattedrale. Per il residente di questo
luogo rappresenta più di un organo
monumentale, è parte della sua vita,
della sua tradizione, della sua
identità. Invece, per il turista, è
naturalmente un oggetto artistico da
conoscere e fotografare. E questo è
un pericolo che sempre si corre:
passare da residenti a turisti. Fare di
ciò che ci identifica un oggetto del



passato, un’attrazione turistica e da
museo che ricorda le gesta di un
tempo, di alto valore storico, ma che
ha cessato di far vibrare il cuore di
quanti lo ascoltano.

Con la fede ci può succedere
esattamente la stessa cosa. Possiamo
smettere di sentirci cristiani
residenti per diventare dei turisti. Di
più, potremmo affermare che tutta la
nostra tradizione cristiana può
subire la stessa sorte: finire ridotta a
un oggetto del passato che, chiuso tra
le pareti delle nostre chiese, cessa di
intonare una melodia capace di
smuovere e ispirare la vita e il cuore
di quelli che la ascoltano. Tuttavia,
come afferma il Vangelo che
abbiamo ascoltato, la nostra fede non
è destinata a stare nascosta, ma ad
esser fatta conoscere e risuonare in
diversi ambiti della società, perché
tutti possano contemplare la sua
bellezza ed essere illuminati dalla
sua luce (cfr Lc 11,33).



Se la musica del Vangelo smette di
essere eseguita nella nostra vita e si
trasforma in una bella partitura del
passato, non saprà più rompere le
monotonie asfissianti che
impediscono di animare la speranza,
rendendo così sterili tutti i nostri
sforzi.

Se la musica del Vangelo smette di
vibrare nelle nostre viscere, avremo
perso la gioia che scaturisce dalla
compassione, la tenerezza che nasce
dalla fiducia, la capacità della
riconciliazione che trova la sua fonte
nel saperci sempre perdonati-inviati.

Se la musica del Vangelo smette di
suonare nelle nostre case, nelle
nostre piazze, nei luoghi di lavoro,
nella politica e nell’economia,
avremo spento la melodia che ci
provocava a lottare per la dignità di
ogni uomo e donna di qualunque
provenienza, rinchiudendoci nel



“mio”, dimenticandoci del “nostro”:
la casa comune che ci riguarda tutti.

Se la musica del Vangelo smette di
suonare, avremo perso i suoni che
condurranno la nostra vita al cielo,
trincerandoci in uno dei mali
peggiori del nostro tempo: la
solitudine e l’isolamento. La malattia
che nasce in chi non ha alcun
legame, e che si può riscontrare negli
anziani abbandonati al loro destino,
come pure nei giovani senza punti di
riferimento e opportunità per il
futuro (cfrDiscorso al Parlamento
Europeo, 25 novembre 2014).

Padre, «che tutti siano una sola cosa,
[…] perché il mondo creda» (Gv
17,21). Queste parole continuano a
risuonare con forza in mezzo a noi,
grazie a Dio. È Gesù che prima del
suo sacrificio prega il Padre. È Gesù,
Gesù Cristo che, guardando in faccia
la sua croce e la croce di tanti nostri
fratelli, non cessa di implorare il

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2014/november/documents/papa-francesco_20141125_strasburgo-parlamento-europeo.html


Padre. È il mormorio costante di
questa preghiera che traccia il
sentiero e ci indica la via da seguire.
Immersi nella sua preghiera, come
credenti in Lui e nella sua Chiesa,
desiderando la comunione di grazia
che il Padre possiede da tutta
l’eternità (cfr S. Giovanni Paolo II,
Enc. Ut unum sint, 9), troviamo lì
l’unica strada possibile per ogni
ecumenismo: nella croce della
sofferenza di tanti giovani, anziani e
bambini esposti spesso allo
sfruttamento, al non senso, alla
mancanza di opportunità e alla
solitudine. Mentre guarda al Padre e
a noi suoi fratelli, Gesù non smette di
implorare: che tutti siano uno.

La missione oggi continua a
chiederci e a reclamare da noi
l’unità; è la missione che esige da noi
che smettiamo di guardare le ferite
del passato ed ogni atteggiamento
autoreferenziale per incentrarci sulla
preghiera del Maestro. E’ la missione

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html


a reclamare che la musica del
Vangelo non cessi di suonare nelle
nostre piazze.

Alcuni possono arrivare a dire: sono
tempi difficili, sono tempi complessi
quelli che ci capita di vivere. Altri
possono arrivare a pensare che, nelle
nostre società, i cristiani hanno
sempre meno margini di azione e di
influenza a causa di innumerevoli
fattori come ad esempio il
secolarismo o le logiche
individualiste. Questo non può
portare a un atteggiamento di
chiusura, di difesa e nemmeno di
rassegnazione. Non possiamo fare a
meno di riconoscere che certamente
non sono tempi facili, specialmente
per molti nostri fratelli che oggi
vivono nella loro carne l’esilio e
persino il martirio a causa della fede.
Ma la loro testimonianza ci conduce
a scoprire che il Signore continua a
chiamarci e invitarci a vivere il
Vangelo con gioia, gratitudine e



radicalità. Se Cristo ci ha ritenuti
degni di vivere in questi tempi, in
questa ora – l’unica che abbiamo –,
non possiamo lasciarci vincere dalla
paura né lasciare che passi senza
assumerla con la gioia della fedeltà.
Il Signore ci darà la forza per fare di
ogni tempo, di ogni momento, di ogni
situazione un’opportunità di
comunione e riconciliazione con il
Padre e con i fratelli, specialmente
con quelli che oggi sono considerati
inferiori o materiale di scarto. Se
Cristo ci ha ritenuti degni di far
risuonare la melodia del Vangelo,
smetteremo di farlo?

L’unità a cui il Signore ci chiama è
un’unità sempre in chiave
missionaria, che ci chiede di uscire e
raggiungere il cuore della nostra
gente e delle culture, della società
postmoderna in cui viviamo, «là dove
si formano i nuovi racconti e
paradigmi, raggiungere con la Parola
di Gesù i nuclei più profondi



dell’anima delle città» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 74). Questa
missione ecumenica riusciremo a
realizzarla se ci lasceremo
impregnare dallo Spirito di Cristo che
è capace di «rompere gli schemi
noiosi nei quali pretendiamo di
imprigionarlo e ci sorprende con la
sua costante creatività divina. Ogni
volta che cerchiamo di tornare alla
fonte e recuperare la freschezza
originale del Vangelo spuntano
nuove strade, metodi creativi, altre
forme di espressione, segni più
eloquenti, parole cariche di
rinnovato significato per il mondo
attuale» (ibid., 11).

Cari fratelli e sorelle, continui a
suonare la musica del Vangelo in
mezzo a noi! Non cessi di risuonare
ciò che permette al nostro cuore di
continuare a sognare e a tendere alla
vita piena a cui il Signore, tutti, ci
chiama: essere suoi discepoli

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_delle_culture_urbane
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Sfide_delle_culture_urbane
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un%E2%80%99eterna_novit%C3%A0
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Un%E2%80%99eterna_novit%C3%A0


missionari in mezzo al mondo in cui
viviamo.

24 settembre, Riga: Visita alla
cattedrale cattolica di san Giacomo

Ringrazio l’Arcivescovo per le sue
parole e la sua attenta analisi della
realtà. La vostra presenza, fratelli
anziani, mi ricorda due espressioni
della Lettera dell’apostolo Giacomo,
al quale è intitolata questa
Cattedrale. All’inizio e alla fine della
lettera egli ci invita alla costanza,
usando però due termini diversi.
Sono certo che possiamo sentire la
voce del “fratello del Signore” che
oggi vuole rivolgersi a noi.

Voi qui presenti siete stati sottoposti
ad ogni sorta di prove: l’orrore della
guerra, e poi la repressione politica,
la persecuzione e l’esilio, come ha
ben descritto il vostro Arcivescovo. E



siete stati costanti, avete perseverato
nella fede. Né il regime nazista né
quello sovietico hanno spento la fede
nei vostri cuori e, per alcuni di voi,
non vi hanno fatto desistere neppure
dal dedicarvi alla vita sacerdotale,
religiosa, a essere catechisti, e a
diversi servizi ecclesiali che
mettevano a rischio la vita; avete
combattuto la buona battaglia, state
per concludere la corsa, e avete
conservato la fede (cfr 2 Tm 4,7).

Ma l’apostolo Giacomo insiste sul
fatto che questa pazienza supera la
prova della fede facendo emergere
opere perfette (cfr 1,2-4). Il vostro
operare sarà stato perfetto allora, e
dovrà tendere ancora alla perfezione
nelle nuove circostanze. Voi, che vi
siete spesi corpo e anima, che avete
dato la vita inseguendo la libertà
della vostra patria, tante volte vi
sentite dimenticati. Benché suoni
paradossale, oggi, in nome della
libertà, gli uomini liberi assoggettano



gli anziani alla solitudine,
all’ostracismo, alla mancanza di
risorse e all’esclusione, e perfino alla
miseria. Se è così, il cosiddetto treno
della libertà e del progresso finisce
per avere, in coloro che hanno lottato
per conquistare diritti, la sua
carrozza di coda, gli spettatori di una
festa altrui, onorati e omaggiati, ma
dimenticati nella vita quotidiana (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 234).

L’apostolo Giacomo ci invita a essere
costanti, a non abbassare la guardia.
«In questo cammino, lo sviluppo del
bene, la maturazione spirituale e la
crescita dell’amore sono il miglior
contrappeso nei confronti del
male» (Esort. ap. Gaudete et exsultate,
163). Non cedete allo sconforto, alla
tristezza, non perdete la dolcezza e,
meno ancora, la speranza!

Concludendo la sua epistola, san
Giacomo torna ad invitare alla
costanza (5,7), ma utilizza una parola

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_tutto_%C3%A8_superiore_alla_parte
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Svegli_e_fiduciosi
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Svegli_e_fiduciosi
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Svegli_e_fiduciosi


che unisce due significati: sopportare
pazientemente e sperare
pazientemente. Vi incoraggio ad
essere anche voi, in seno alle vostre
famiglie e alla vostra patria, esempio
di entrambi questi atteggiamenti:
sopportazione e speranza, tutt’e due
impregnate di pazienza. Così
continuerete a costruire il vostro
popolo. Voi, che avete attraversato
molte stagioni, siete testimonianza
viva di costanza nelle avversità, ma
anche del dono della profezia, che
ricorda alle giovani generazioni che
la cura e la protezione di quelli che ci
hanno preceduto sono gradite e
apprezzate da Dio, e che gridano a
Dio quando sono disattese. Voi che
avete attraversato molte stagioni,
non dimenticatevi che siete radici di
un popolo, radici di giovani germogli
che devono fiorire e portare frutto;
difendete queste radici, mantenetele
vive perché i bambini e i giovani si
innestino lì, e capiscano che «tutto
ciò che sull’albero è fiorito / vive di



ciò che giace sotterrato» (F. L.
Bernárdez, sonettoSi para recobrar lo
recobrado).

Come dice l’iscrizione sul pulpito di
questo tempio: «Se ascoltaste oggi la
sua voce! Non indurite il cuore» (Sal
95,7-8). Il cuore duro è quello
sclerotizzato, quello che perde la
gioia della novità di Dio, che rinuncia
alla giovinezza di spirito, a gustare e
vedere che sempre, in ogni tempo e
fino alla fine, è buono il Signore (cfr 
Sal 34,9).

24 settembre, Aglona: Omelia della
Messa nell'area del Santuario della
Madre di Dio

Potremmo ben dire che ciò che San
Luca narra all'inizio del libro degli
Atti degli Apostoli si ripete oggi qui:
siamo intimamente uniti, dedicati
alla preghiera e in compagnia di



Maria, nostra Madre (cfr 1,14). Oggi
facciamo nostro il motto di questa
visita: “Mostrati Madre!”, manifesta
in quale luogo continui a cantare il 
Magnificat, in quali luoghi si trova il
tuo Figlio crocifisso, per trovare ai
suoi piedi la tua salda presenza.

Il Vangelo di Giovanni riporta solo
due momenti in cui la vita di Gesù
incrocia quella di sua Madre: le
nozze di Cana (cfr 2,1-12) e quello
che abbiamo appena letto, Maria ai
piedi della croce (cfr 19,25-27).
Parrebbe che l'evangelista sia
interessato a mostrarci la Madre di
Gesù in queste situazioni di vita
apparentemente opposte: la gioia di
un matrimonio e il dolore per la
morte di un figlio. Mentre ci
addentriamo nel mistero della
Parola, Ella ci mostri qual è la Buona
Notizia che il Signore oggi vuole
condividere con noi.



La prima cosa che l’evangelista fa
notare è che Maria sta “saldamente
in piedi” accanto a suo Figlio. Non è
un modo leggero di stare, neppure
evasivo e tanto meno pusillanime. È,
con fermezza, “inchiodata” ai piedi
della croce, esprimendo con la
postura del suo corpo che niente e
nessuno potrebbe spostarla da quel
luogo. Maria si mostra in primo
luogo così: accanto a coloro che
soffrono, a coloro dai quali il mondo
intero fugge, accanto anche a quelli
che sono processati, condannati da
tutti, deportati. Non soltanto vengono
oppressi o sfruttati, ma si trovano
direttamente “fuori dal sistema”, ai
margini della società (cfr Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 53). Con loro c’è
anche la Madre, inchiodata sulla
croce dell’incomprensione e della
sofferenza.

Maria ci mostra anche un modo di
stare accanto a queste realtà; non è
fare una passeggiata o una breve

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un%E2%80%99economia_dell%E2%80%99esclusione


visita, e nemmeno è un “turismo
solidale”. Occorre che coloro che
patiscono una realtà di dolore ci
sentano al loro fianco e dalla loro
parte, in modo fermo, stabile; tutti gli
scartati della società possono fare
esperienza di questa Madre
delicatamente vicina, perché in chi
soffre permangono le piaghe aperte
del suo Figlio Gesù. Lei lo ha
imparato ai piedi della croce. Anche
noi siamo chiamati a “toccare” la
sofferenza degli altri. Andiamo
incontro alla nostra gente per
consolarla e accompagnarla; non
abbiamo paura di sperimentare la
forza della tenerezza e di
coinvolgerci e complicarci la vita per
gli altri (cfr ibid., 270). E, come Maria,
rimaniamo saldi e in piedi: con il
cuore rivolto a Dio e coraggiosi,
rialzando chi è caduto, sollevando
l’umile, aiutando a porre fine a
qualunque situazione di oppressione
che li fa vivere come crocifissi.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_piacere_spirituale_di_essere_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_piacere_spirituale_di_essere_popolo


Maria è chiamata da Gesù ad
accogliere il discepolo amato come
suo figlio. Il testo ci dice che erano
insieme, ma Gesù si accorge che non
basta, che non si sono accolti a
vicenda. Perché si può stare accanto
a tantissime persone, si può anche
condividere la stessa abitazione, il
quartiere o il lavoro; si può
condividere la fede, contemplare e
godere gli stessi misteri, ma non
accogliere, non esercitare
un’accettazione amorevole dell’altro.
Quanti coniugi potrebbero
raccontare la storia del loro essere
vicini ma non insieme; quanti
giovani sentono con dolore questa
distanza rispetto agli adulti; quanti
anziani si sentono freddamente
accuditi, ma non amorevolmente
curati e accolti.

È vero che, a volte, quando ci siamo
aperti agli altri, questo ci ha fatto
molto male. È anche vero che, nelle
nostre realtà politiche, la storia dello



scontro tra i popoli è ancora
dolorosamente fresca. Maria si
mostra come donna aperta al
perdono, a mettere da parte rancori e
diffidenze; rinuncia a recriminare su
ciò che “avrebbe potuto essere” se gli
amici di suo Figlio, se i sacerdoti del
suo popolo o se i governanti si
fossero comportati in modo diverso,
non si lascia vincere dalla
frustrazione o dall'impotenza. Maria
crede a Gesù e accoglie il discepolo,
perché le relazioni che ci guariscono
e ci liberano sono quelle che ci
aprono all’incontro e alla fraternità
con gli altri, perché scoprono
nell’altro Dio stesso (cfr ibid., 92).
Monsignor Sloskans, che riposa qui,
dopo essere stato arrestato e
mandato lontano scriveva ai suoi
genitori: «Vi chiedo dal profondo del
mio cuore: non lasciate che la
vendetta o l’esasperazione si facciano
strada nel vostro cuore. Se lo
permettessimo, non saremmo veri
cristiani, ma fanatici». In tempi nei

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AC_alle_relazioni_nuove_generate_da_Ges%C3%B9_Cristo


quali sembrano ritornare mentalità
che ci invitano a diffidare degli altri,
che con statistiche ci vogliono
dimostrare che staremmo meglio,
avremmo più prosperità, ci sarebbe
più sicurezza se fossimo soli, Maria e
i discepoli di queste terre ci invitano
ad accogliere, a scommettere di
nuovo sul fratello, sulla fraternità
universale.

Ma Maria si mostra anche come la
donna che si lascia accogliere, che
accetta umilmente di diventare parte
delle cose del discepolo. In quel
matrimonio che era rimasto senza
vino, col pericolo di finire pieno di
riti ma arido di amore e gioia, fu lei a
ordinare che facessero quello che Lui
avrebbe detto loro (cfr Gv 2,5). Ora,
come discepola obbediente, si lascia
accogliere, si trasferisce, si adatta al
ritmo del più giovane. Sempre costa
l’armonia quando siamo diversi,
quando gli anni, le storie e le
circostanze ci pongono in modi di



sentire, di pensare e di fare che a
prima vista sembrano opposti.
Quando con fede ascoltiamo il
comando di accogliere e di essere
accolti, è possibile costruire l’unità
nella diversità, perché non ci frenano
né ci dividono le differenze, ma
siamo capaci di guardare oltre, di
vedere gli altri nella loro dignità più
profonda, come figli di uno stesso
Padre (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 228).

In questa, come in ogni Eucaristia,
facciamo memoria di quel giorno. Ai
piedi della croce, Maria ci ricorda la
gioia di essere stati riconosciuti come
suoi figli, e suo Figlio Gesù ci invita a
portarla a casa, a metterla al centro
della nostra vita. Lei vuole donarci il
suo coraggio, per stare saldamente in
piedi; la sua umiltà, che le permette
di adattarsi alle coordinate di ogni
momento della storia; e alza la sua
voce affinché, in questo suo
santuario, tutti ci impegniamo ad

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99unit%C3%A0_prevale_sul_conflitto


accoglierci senza discriminazioni, e
che tutti in Lettonia sappiano che
siamo disposti a privilegiare i più
poveri, a rialzare quanti sono caduti
e ad accogliere gli altri così come
arrivano e si presentano davanti a
noi.

24 settembre, Tallin: Incontro con
le autorità, la società civile e il
corpo diplomatico

Sono molto felice di essere tra voi,
qui a Tallinn, la capitale più
settentrionale che il Signore mi ha
dato di visitare. La ringrazio, Signora
Presidente, per le Sue parole di
benvenuto e per l’opportunità di
incontrare i rappresentanti di questo
popolo dell’Estonia. So che tra voi c’è
anche una delegazione dei settori
della società civile e del mondo della
cultura che mi permette di esprimere



la mia intenzione di conoscere un po’
di più la vostra cultura, specialmente
quella capacità di resilienza che vi ha
permesso di ricominciare di fronte a
tante situazioni di avversità.

Da secoli queste terre sono chiamate
“Terra di Maria”, Maarjamaa. Un
nome che non solo appartiene alla
vostra storia, ma fa parte della vostra
cultura. Pensare a Maria evoca in me
due parole: memoria e fecondità. Lei
è la donna della memoria, che
custodisce tutto ciò che vive, come un
tesoro, nel suo cuore (Lc 2,19); ed è la
madre feconda che genera la vita di
suo Figlio. Ecco perché mi
piacerebbe pensare all’Estonia come
terra di memoria e di fecondità.

Terra di memoria

Il vostro popolo ha dovuto
sopportare in diversi periodi storici
duri momenti di sofferenza e
tribolazione. Lotte per la libertà e
l’indipendenza, che sono sempre



state messe in discussione o
minacciate. Tuttavia, negli ultimi
poco più di 25 anni – in cui siete
rientrati a pieno titolo nella famiglia
delle nazioni – la società estone ha
compiuto “passi da gigante” e il
vostro Paese, pur essendo piccolo, si
trova tra i primi per l’indice di
sviluppo umano, per la sua capacità
di innovazione, oltre a dimostrare un
alto livello riguardo a libertà di
stampa, democrazia e libertà politica.
Inoltre avete rafforzato i legami di
cooperazione e amicizia con diversi
Paesi. Considerando il vostro passato
e il vostro presente, troviamo motivi
per guardare al futuro con speranza
di fronte alle nuove sfide che vi si
presentano. Essere terra della
memoria significa saper ricordare
che il posto che avete raggiunto oggi
è dovuto allo sforzo, al lavoro, allo
spirito e alla fede dei vostri padri.
Coltivare la memoria riconoscente
permette di identificare tutti i
risultati di cui oggi godete con una



storia di uomini e donne che hanno
combattuto per rendere possibile
questa libertà, e che a sua volta vi
chiama a rendere loro omaggio
aprendo strade per coloro che
verranno dopo.

Terra di fecondità

Come ho sottolineato all’inizio del
mio ministero di Vescovo di Roma,
«l’umanità vive in questo momento
una svolta storica che possiamo
vedere nei progressi che si
producono in diversi campi. Si
devono lodare i successi che
contribuiscono al benessere delle
persone» (Esort. ap, Evangelii
gaudium, 52); tuttavia, occorre
sempre ricordare che il benessere
non è sempre sinonimo di vivere
bene.

Uno dei fenomeni che possiamo
osservare nelle nostre società
tecnocratiche è la perdita del senso
della vita, della gioia di vivere e,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Alcune_sfide_del_mondo_attuale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Alcune_sfide_del_mondo_attuale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Alcune_sfide_del_mondo_attuale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Alcune_sfide_del_mondo_attuale


quindi, uno spegnersi lento e
silenzioso della capacità di
meraviglia, che spesso immerge la
gente in una fatica esistenziale. La
consapevolezza di appartenere e di
lottare per gli altri, di essere radicati
in un popolo, in una cultura, in una
famiglia può andare perduta a poco a
poco privando, soprattutto i più
giovani, di radici a partire dalle quali
costruire il proprio presente e il
proprio futuro, perché li si priva
della capacità di sognare, di
rischiare, di creare. Mettere tutta la
fiducia nel progresso tecnologico
come unica via possibile di sviluppo
può causare la perdita della capacità
di creare legami interpersonali,
intergenerazionali e interculturali,
vale a dire di quel tessuto vitale così
importante per sentirci parte l’uno
dell’altro e partecipi di un progetto
comune nel senso più ampio del
termine. Di conseguenza, una delle
responsabilità più rilevanti che
abbiamo quanti assumiamo un



incarico sociale, politico, educativo,
religioso sta proprio nel modo in cui
diventiamo artigiani di legami.

Una terra feconda richiede scenari a
partire dai quali radicare e creare
una rete vitale in grado di far sì che i
membri delle comunità si sentano “a
casa”. Non c’è peggior alienazione
che sperimentare di non avere radici,
di non appartenere a nessuno. Una
terra sarà feconda, un popolo darà
frutti e sarà in grado di generare
futuro solo nella misura in cui dà
vita a relazioni di appartenenza tra i
suoi membri, nella misura in cui crea
legami di integrazione tra le
generazioni e le diverse comunità
che lo compongono; e anche nella
misura in cui rompe le spirali che
annebbiano i sensi, allontanandoci
sempre gli uni dagli altri. In questo
sforzo, cari amici, voglio assicurarvi
che potete sempre contare sul
sostegno e sull’aiuto della Chiesa
Cattolica, una piccola comunità tra di



voi, ma con tanta voglia di
contribuire alla fecondità di questa
terra.

Signora Presidente, Signore e Signori,
vi ringrazio ancora per l’accoglienza
e l’ospitalità. Il Signore benedica voi
e l’amato popolo estone. In modo
speciale, benedica gli anziani e i
giovani affinché, conservando la
memoria e facendosi carico di essa,
facciano di questa terra un modello
di fecondità. Grazie.

25 settembre, Tallin: Incontro
ecumenico con i giovani

Cari giovani,

grazie per la vostra calorosa
accoglienza, per i vostri canti e per le
testimonianze di Lisbel, Tauri e
Mirko. Sono grato per le gentili e
fraterne parole dell’Arcivescovo



della Chiesa Evangelica Luterana di
Estonia, Urmas Viilma, come pure
per la presenza del Presidente del
Consiglio delle Chiese dell’Estonia,
l’Arcivescovo Andres Põder, del
Vescovo Philippe Jourdan,
Amministratore Apostolico in
Estonia, e degli altri rappresentanti
delle diverse confessioni cristiane
presenti nel Paese. Sono grato anche
della presenza della Signora
Presidente della Repubblica.

È sempre bello riunirci, condividere
testimonianze di vita, esprimere
quello che pensiamo e vogliamo; ed è
molto bello stare insieme, noi che
crediamo in Gesù Cristo. Questi
incontri realizzano il sogno di Gesù
nell’Ultima Cena: «Che tutti siano
una sola cosa, […] perché il mondo
creda» (Gv 17,21). Se ci sforziamo di
vederci come pellegrini che fanno il
cammino insieme, impareremo ad
aprire il cuore con fiducia al
compagno di strada senza sospetti,



senza diffidenze, guardando solo a
ciò che realmente cerchiamo: la pace
davanti al volto dell’unico Dio. E
siccome la pace è artigianale, aver
fiducia negli altri è pure qualcosa di
artigianale, è fonte di felicità: «Beati
gli operatori di pace» (Mt 5,9). E
questa strada, questo cammino non
lo facciamo solo con i credenti, ma
con tutti. Tutti hanno qualcosa da
dirci. A tutti abbiamo qualcosa da
dire.

Il grande dipinto che si trova
nell’abside di questa chiesa contiene
una frase del Vangelo di San Matteo:
«Venite a me, voi tutti che siete
stanchi e oppressi, e io vi darò
ristoro» (Mt 11,28). Voi, giovani
cristiani, potete identificarvi con
alcuni elementi di questo brano del
Vangelo.

Nelle narrazioni che precedono,
Matteo ci dice che Gesù sta
accumulando delusioni. Prima si



lamenta perché sembra che a quelli a
cui si rivolge non vada bene niente
(cfr Mt 11,16-19). A voi giovani capita
spesso che gli adulti intorno a voi
non sanno quello che vogliono o si
aspettano da voi; o a volte, quando vi
vedono molto felici, diffidano; e se vi
vedono angosciati, relativizzano
quello che vi succede. Nella
consultazione prima del Sinodo, che
celebreremo a breve e in cui
rifletteremo sui giovani, molti di voi
chiedono che qualcuno vi
accompagni e vi capisca senza
giudicare e sappia ascoltarvi, come
pure rispondere ai vostri
interrogativi (cfr Sinodo dedicato ai
giovani, Instrumentum laboris, 132).
Le nostre Chiese cristiane – e oserei
dire ogni processo religioso
strutturato istituzionalmente – a
volte si portano dietro atteggiamenti
nei quali è stato più facile per noi
parlare, consigliare, proporre dalla
nostra esperienza, piuttosto che
ascoltare, piuttosto che lasciarsi

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#Le
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#Le


interrogare e illuminare da ciò che
voi vivete. Tante volte le comunità
cristiane si chiudono, senza
accorgersene, e non ascoltano le
vostre inquietudini. Sappiamo che
voi volete e vi aspettate «di essere
accompagnati non da un giudice
inflessibile, né da un genitore
timoroso e iperprotettivo che genera
dipendenza, ma da qualcuno che non
ha timore della propria debolezza e
sa far risplendere il tesoro che, come
vaso di creta, custodisce al proprio
interno (cfr 2 Cor 4,7)» (ibid., 142).
Oggi qui voglio dirvi che vogliamo
piangere con voi se state piangendo,
accompagnare con i nostri applausi e
le nostre risate le vostre gioie,
aiutarvi a vivere la sequela del
Signore. Voi, ragazzi e ragazze,
giovani, sappiate questo: quando una
comunità cristiana è veramente
cristiana non fa proselitismo.
Soltanto ascolta, accoglie,
accompagna e cammina; ma non
impone niente.

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#Una_Chiesa_generativa
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#Una_Chiesa_generativa


Gesù si lamenta anche delle città che
ha visitato, compiendo in esse più
miracoli e riservando ad esse
maggiori gesti di tenerezza e
vicinanza, e deplora la loro
mancanza di fiuto nel rendersi conto
che il cambiamento che era venuto a
proporre loro era urgente, non
poteva aspettare. Arriva perfino a
dire che sono più testarde e accecate
di Sodoma (cfr Mt 11,20-24). E
quando noi adulti ci chiudiamo a una
realtà che è già un fatto, ci dite con
franchezza: “Non lo vedete?”. E
alcuni più coraggiosi hanno il
coraggio di dire: “Non vi accorgete
che nessuno vi ascolta più, né vi
crede?”. Abbiamo davvero bisogno di
convertirci, di scoprire che per
essere al vostro fianco dobbiamo
rovesciare tante situazioni che sono,
in definitiva, quelle che vi
allontanano.

Sappiamo – come ci avete detto – che
molti giovani non ci chiedono nulla



perché non ci ritengono interlocutori
significativi per la loro esistenza. È
brutto questo, quando una Chiesa,
una comunità, si comporta in modo
tale che i giovani pensano: “Questi
non mi diranno nulla che serva alla
mia vita”. Alcuni, anzi, chiedono
espressamente di essere lasciati in
pace, perché sentono la presenza
della Chiesa come fastidiosa e
perfino irritante. E questo è vero. Li
indignano gli scandali sessuali ed
economici di fronte ai quali non
vedono una condanna netta; il non
saper interpretare adeguatamente la
vita e la sensibilità dei giovani per
mancanza di preparazione; o
semplicemente il ruolo passivo che
assegniamo loro (cfr Sinodo dedicato
ai giovani, Instrumentum laboris, 66).
Queste sono alcune delle vostre
richieste. Vogliamo rispondere a loro,
vogliamo, come voi stessi dite, essere
una «comunità trasparente,
accogliente, onesta, attraente,
comunicativa, accessibile, gioiosa e

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#Il_desiderio_di_una_%E2%80%9CChiesa_autentica%E2%80%9D
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#Il_desiderio_di_una_%E2%80%9CChiesa_autentica%E2%80%9D


interattiva» (ibid., 67), cioè una
comunità senza paura. Le paure ci
chiudono. Le paure ci spingono a
essere proselitisti. E la fratellanza è
un’altra cosa: il cuore aperto e
l’abbraccio fraterno.

Prima di arrivare al testo evangelico
che sovrasta questo tempio, Gesù
inizia elevando una lode al Padre. Lo
fa perché si rende conto che coloro
che hanno compreso, quelli che
capiscono il centro del suo messaggio
e della sua persona, sono i piccoli,
coloro che hanno l’anima semplice,
aperta. E vedendovi così, riuniti, a
cantare, mi unisco alla voce di Gesù e
resto ammirato, perché voi,
nonostante la nostra mancanza di
testimonianza, continuate a scoprire
Gesù in seno alle nostre comunità.
Perché sappiamo che dove c’è Gesù
c’è sempre rinnovamento, c’è sempre
l’opportunità della conversione, di
lasciarsi alle spalle tutto ciò che ci
separa da Lui e dai nostri fratelli.

https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#Il_desiderio_di_una_%E2%80%9CChiesa_autentica%E2%80%9D
https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/rc_synod_doc_20180508_instrumentum-xvassemblea-giovani_it.html#Il_desiderio_di_una_%E2%80%9CChiesa_autentica%E2%80%9D


Dove c’è Gesù, la vita ha sempre
sapore di Spirito Santo. Voi, qui oggi,
siete l’attualizzazione di quella
meraviglia di Gesù.

Allora sì, diciamo di nuovo: «Venite a
me, voi tutti che siete stanchi e
oppressi, e io vi ristorerò» (Mt 11,28).
Ma lo diciamo convinti che, al di là
dei nostri limiti, delle nostre
divisioni, Gesù continua ad essere il
motivo per essere qui. Sappiamo che
non c’è sollievo più grande che
lasciare che Gesù porti le nostre
oppressioni. Sappiamo anche che ci
sono molti che ancora non lo
conoscono e vivono nella tristezza e
nello smarrimento. Una vostra
famosa cantante, circa dieci anni fa,
diceva in una delle sue canzoni:
«L’amore è morto, l’amore se n’è
andato, l’amore non vive più
qui» (Kerli Kõiv, L’amore è morto).
No, per favore! Facciamo sì che
l’amore sia vivo, e tutti noi dobbiamo
fare questo! E sono tanti quelli che



fanno questa esperienza: vedono che
finisce l’amore dei loro genitori, che
si dissolve l’amore di coppie appena
sposate; sperimentano un intimo
dolore quando a nessuno importa
che debbano emigrare per cercare
lavoro o quando li si guarda con
sospetto perché sono stranieri.
Sembrerebbe che l’amore sia morto,
come diceva Kerli Kõiv, ma sappiamo
che non è così, e abbiamo una parola
da dire, qualcosa da annunciare, con
pochi discorsi e molti gesti. Perché
voi siete la generazione
dell’immagine, la generazione
dell’azione al di sopra della
speculazione, della teoria.

E così piace a Gesù; perché Lui passò
facendo il bene, e quando è morto ha
preferito alle parole il gesto forte
della croce. Noi siamo uniti dalla
fede in Gesù, ed è Lui che attende che
lo portiamo a tutti i giovani che
hanno perso il senso della loro vita. E
il rischio è, anche per noi credenti, di



perdere il senso della vita. E questo
succede quando noi credenti siamo
incoerenti. Accogliamo insieme
quella novità che Dio porta nella
nostra vita; quella novità che ci
spinge a partire sempre di nuovo,
per andare là dove si trova l’umanità
più ferita. Dove gli uomini, al di là
dell’apparenza di superficialità e
conformismo, continuano a cercare
una risposta alla domanda sul senso
della loro vita. Ma non andremo mai
da soli: Dio viene con noi; Lui non ha
paura, non ha paura delle periferie,
anzi, Lui stesso si è fatto periferia
(cfr Fil 2,6-8; Gv 1,14). Se abbiamo il
coraggio di uscire da noi stessi, dai
nostri egoismi, dalle nostre idee
chiuse, e andare nelle periferie, là lo
troveremo, perché Gesù ci precede
nella vita del fratello che soffre ed è
scartato. Egli è già là (cfr Esort. ap. 
Gaudete et exsultate, 135).

Ragazzi e ragazze, l’amore non è
morto, ci chiama e ci invia. Chiede

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Audacia_e_fervore
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Audacia_e_fervore


solo di aprire il cuore. Chiediamo la
forza apostolica di portare il Vangelo
agli altri – ma offrirlo, non imporlo –
e di rinunciare a fare della nostra
vita cristiana un museo di ricordi. La
vita cristiana è vita, è futuro, è
speranza! Non è un museo. Lasciamo
che lo Spirito Santo ci faccia
contemplare la storia nella
prospettiva di Gesù risorto, così la
Chiesa, così le nostre Chiese saranno
in grado di andare avanti
accogliendo in sé le sorprese del
Signore (cfr ibid.., 139), recuperando
la propria giovinezza, la gioia e la
bellezza della quale parlava Mirko,
della sposa che va incontro al
Signore. Le sorprese del Signore. Il
Signore ci sorprende perché la vita ci
sorprende sempre. Andiamo avanti,
incontro a queste sorprese. Grazie!

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Audacia_e_fervore


25 settembre, Tallin: Incontro con
gli assistiti delle opere di carità
della Chiesa

Cari fratelli e sorelle!

Grazie per avermi accolto questo
pomeriggio nella vostra casa. Per me
è importante fare questa visita e
poter stare qui in mezzo a voi. Grazie
a voi per la vostra testimonianza e
per aver condiviso con noi tutto ciò
che portate nel cuore.

Prima di tutto, vorrei congratularmi
con te, Marina, e con tuo marito, per
la bellissima testimonianza che ci
avete donato. Siete stati benedetti
con nove figli, con tutto il sacrificio
che questo significa, come ci hai fatto
notare. Dove ci sono bambini e
giovani, c’è molto sacrificio, ma
soprattutto c'è futuro, gioia,
speranza. Ecco perché è confortante
sentirti dire: “Rendiamo grazie al
Signore per la comunione e l’amore
che regna in casa nostra”. In questa



terra, dove gli inverni sono duri, a
voi non manca il calore più
importante, quello della casa, quello
che nasce dallo stare in famiglia. Con
discussioni e problemi? Sì, è
normale, ma con la voglia di andare
avanti insieme. Non sono belle
parole, ma un esempio chiaro.

E grazie per aver condiviso anche la
testimonianza di queste suore che
non avevano paura di uscire e
andare dove voi stavate per essere
segno della vicinanza e della mano
tesa del nostro Dio. Tu hai detto che
erano come degli angeli che
venivano a visitarvi. È così: sono
degli angeli.

Quando la fede non ha paura di
lasciare le comodità, di mettersi in
gioco e ha il coraggio di uscire, riesce
a manifestare le parole più belle del
Maestro: «Che vi amiate gli uni gli
altri; come io vi ho amato» (Gv 13,34).
Amore che rompe le catene che ci



isolano e ci separano, gettando ponti;
amore che ci permette di costruire
una grande famiglia in cui tutti
possiamo sentirci a casa, come in
questa casa. Amore che sa di
compassione e di dignità. E questo è
bello. [Guarda i nove figli di Marina
seduti su un’unica panca e li conta]
Uno, due, tre, quattro, cinque, sei,
sette, otto, nove. Bella famiglia! Bella
famiglia!

La fede missionaria va come queste
sorelle per le strade delle nostre città,
dei nostri quartieri, delle nostre
comunità, dicendo con gesti molto
concreti: fai parte della nostra
famiglia, della grande famiglia di Dio
nella quale tutti abbiamo un posto.
Non rimanere fuori. E voi, sorelle,
fate questo! Grazie.

Penso che questo sia il miracolo che
ci hai raccontato tu, Vladimir. Hai
trovato sorelle e fratelli che ti hanno
offerto la possibilità di risvegliare il



cuore e vedere che, in ogni momento,
il Signore ti cercava
instancabilmente per vestirti a festa
(cfr Lc 15,22) e per celebrare il fatto
che ognuno di noi è il suo figlio
prediletto. La più grande gioia del
Signore è vederci rinascere, per
questo non si stanca mai di donarci
una nuova opportunità. Per questo
motivo, sono importanti i legami,
sentire che apparteniamo gli uni agli
altri, che ogni vita vale, e che siamo
disposti a spenderla per questo.

Vorrei invitarvi a continuare a creare
legami. Ad uscire nei quartieri per
dire a tanti: anche tu fai parte della
nostra famiglia. Gesù ha chiamato i
discepoli, e ancora oggi chiama
ciascuno di voi, cari fratelli, per
continuare a seminare e trasmettere
il suo Regno. Lui conta sulla vostra
storia, sulla vostra vita, sulle vostre
mani per percorrere la città e
condividere la stessa realtà che voi



avete vissuto. Oggi, Gesù può contare
su di voi? Ognuno di voi risponda.

Grazie per il tempo che mi avete
regalato. E ora vorrei darvi la
benedizione, perché il Signore possa
continuare a fare miracoli attraverso
le vostre mani. E, per favore, anch’io
ho bisogno di aiuto; per favore, non
dimenticatevi di pregare per me.
Grazie!

25 settembre, Tallin: Omelia
durante la Santa Messa in Piazza
della Libertà

Ascoltando, nella prima Lettura,
l’arrivo del popolo ebraico – già
libero dalla schiavitù d’Egitto – al
Monte Sinai (cfr Es 19,1) è
impossibile non pensare a voi come
popolo; è impossibile non pensare
all’intera nazione dell’Estonia e a
tutti i Paesi Baltici. Come non



ricordarvi in quella “rivoluzione
cantata”, o in quella catena di due
milioni di persone da qui a Vilnius?
Voi conoscete le lotte per la libertà,
potete identificarvi con quel popolo.
Ci farà bene, quindi, ascoltare quello
che Dio dice a Mosè, per capire
quello che dice a noi come popolo.

Il popolo che arriva al Sinai è un
popolo che ha già visto l’amore del
suo Dio manifestato in miracoli e
prodigi; è un popolo che decide di
stringere un patto d’amore perché
Dio lo ha già amato per primo e gli
ha manifestato questo amore. Non è
obbligato, Dio lo vuole libero.
Quando diciamo che siamo cristiani,
quando abbracciamo uno stile di
vita, lo facciamo senza pressioni,
senza che questo sia uno scambio in
cui noi facciamo qualcosa se Dio fa
qualcosa. Ma, soprattutto, sappiamo
che la proposta di Dio non ci toglie
nulla, al contrario, porta alla
pienezza, potenzia tutte le



aspirazioni dell’uomo. Alcuni si
considerano liberi quando vivono
senza Dio o separati da Lui. Non si
accorgono che in questo modo
viaggiano attraverso questa vita
come orfani, senza una casa dove
tornare. «Cessano di essere pellegrini
e si trasformano in erranti, che
ruotano sempre intorno a sé stessi
senza arrivare da nessuna parte»
(Esort. ap. Evangelii gaudium, 170).

Spetta a noi, come al popolo uscito
dall’Egitto, ascoltare e cercare. A
volte alcuni pensano che la forza di
un popolo si misuri oggi da altri
parametri. C’è chi parla con un tono
più alto, così che parlando sembra
più sicuro – senza cedimenti o
esitazioni –; c’è chi, alle urla,
aggiunge minacce di armi,
spiegamento di truppe, strategie...
Questo è colui che sembra più
“forte”. Questo però non è cercare la
volontà di Dio, ma un accumulare
per imporsi sulla base dell’avere.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99accompagidnto_personale_dei_processi_di_crescita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99accompagidnto_personale_dei_processi_di_crescita


Questo atteggiamento nasconde in sé
un rifiuto dell’etica e, con essa, di
Dio. Perché l’etica ci mette in
relazione con un Dio che si aspetta
da noi una risposta libera e
impegnata verso gli altri e verso il
nostro ambiente, una risposta che è
al di fuori delle categorie del mercato
(cfr ibid., 57). Voi non avete
conquistato la vostra libertà per
finire schiavi del consumo,
dell’individualismo o della sete di
potere o di dominio.

Dio conosce i nostri bisogni, quelli
che spesso nascondiamo dietro il
desiderio di possedere; anche le
nostre insicurezze superate grazie al
potere. Quella sete, che abita in ogni
cuore umano, Gesù, nel Vangelo che
abbiamo ascoltato, ci incoraggia a
superarla nell’incontro con Lui. È Lui
che può saziarci, colmarci con la
pienezza della fecondità della sua
acqua, della sua purezza, della sua
forza travolgente. La fede è anche

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un_denaro_che_governa_invece_di_servire
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_un_denaro_che_governa_invece_di_servire


rendersi conto che Egli è vivo e ci
ama; che non ci abbandona e, perciò,
è capace di intervenire
misteriosamente nella nostra storia;
Egli trae il bene dal male con la sua
potenza e la sua infinita creatività
(cfr ibid., 278).

Nel deserto, il popolo d’Israele cadrà
nella tentazione di cercare altri dei,
di adorare il vitello d’oro, di
confidare nelle proprie forze. Ma Dio
lo attrae sempre di nuovo, ed essi
ricorderanno ciò che hanno ascoltato
e veduto sulla montagna. Come quel
popolo, anche noi sappiamo di essere
un popolo “eletto, sacerdotale e
santo” (cfr Es 19,6; 1 Pt 2,9), è lo
Spirito che ci ricorda tutte queste
cose (cfr Gv 14,26).

Eletti non significa esclusivi né
settari; siamo la piccola porzione che
deve far fermentare tutta la massa,
che non si nasconde né si separa, che
non si considera migliore o più pura.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99azione_misteriosa_del_Risorto_e_del_suo_Spirito
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99azione_misteriosa_del_Risorto_e_del_suo_Spirito


L’aquila mette al riparo i suoi
aquilotti, li porta in luoghi scoscesi
finché non riescono a cavarsela da
soli, ma deve spingerli a uscire da
quel posto tranquillo. Scuote la sua
nidiata, porta i suoi piccoli nel vuoto
perché mettano alla prova le loro ali;
e rimane sotto di loro per proteggerli,
per impedire che si facciano male.
Così è Dio col suo popolo eletto, lo
vuole in “uscita”, audace nel suo volo
e sempre protetto solo da Lui.
Dobbiamo vincere la paura e lasciare
gli spazi blindati, perché oggi la
maggior parte degli estoni non si
riconoscono come credenti.

Uscire come sacerdoti: lo siamo per il
Battesimo. Uscire per promuovere la
relazione con Dio, per facilitarla, per
favorire un incontro d’amore con
Colui che sta gridando: «Venite a
me» (Mt 11,28). Abbiamo bisogno di
crescere in uno sguardo di vicinanza
per contemplare, commuoverci e
fermarci davanti all’altro, ogni volta



che sia necessario. Questa è l’arte
dell’accompagnamento, che si attua
con il ritmo salutare della prossimità,
con uno sguardo rispettoso e pieno di
compassione che è capace di guarire,
di sciogliere nodi e far crescere nella
vita cristiana (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 169).

E infine dare testimonianza di essere
un popolo santo. Possiamo cadere
nella tentazione di pensare che la
santità sia solo per alcuni. In realtà,
«tutti siamo chiamati ad essere santi
vivendo con amore e offrendo
ciascuno la propria testimonianza
nelle occupazioni di ogni giorno, lì
dove si trova» (Esort. ap. Gaudete et
exsultate, 14). Ma, come l’acqua nel
deserto non era un bene personale
ma comunitario, come la manna non
poteva essere accumulata perché si
sarebbe rovinata, così la santità
vissuta si espande, scorre, feconda
tutto ciò che le sta accanto. Oggi
scegliamo di essere santi risanando i

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99accompagidnto_personale_dei_processi_di_crescita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99accompagidnto_personale_dei_processi_di_crescita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99accompagidnto_personale_dei_processi_di_crescita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99accompagidnto_personale_dei_processi_di_crescita
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Anche_per_te
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Anche_per_te
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Anche_per_te
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Anche_per_te


margini e le periferie della nostra
società, là dove il nostro fratello giace
e patisce la sua esclusione. Non
lasciamo che sia quello che viene
dopo di noi a fare il passo per
soccorrerlo, e nemmeno che sia una
questione da risolvere da parte delle
istituzioni; siamo noi stessi quelli che
fissiamo il nostro sguardo su quel
fratello e gli tendiamo la mano per
rialzarlo, perché in lui c’è l’immagine
di Dio, è un fratello redento da Gesù
Cristo. Questo significa essere
cristiani e la santità vissuta giorno
per giorno (cfr ibid., 98).

Voi avete manifestato nella vostra
storia l’orgoglio di essere estoni, lo
cantate dicendo: «Sono estone,
resterò estone, estone è una cosa
bella, siamo estoni». Com’è bello
sentirsi parte di un popolo! Com’è
bello essere indipendenti e liberi!
Andiamo al monte santo, a quello di
Mosè, a quello di Gesù, e chiediamo a
Lui – come dice il motto di questa

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Per_fedelt%C3%A0_al_Maestro
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Per_fedelt%C3%A0_al_Maestro


visita – di risvegliare i nostri cuori, di
darci il dono dello Spirito per
discernere in ogni momento della
storia come essere liberi, come
abbracciare il bene e sentirsi eletti,
come lasciare che Dio faccia crescere,
qui Estonia e nel mondo intero, la
sua nazione santa, il suo popolo
sacerdotale.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-nei-paesi-

baltici/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-nei-paesi-baltici/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-nei-paesi-baltici/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-nei-paesi-baltici/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-nei-paesi-baltici/

	Viaggio apostolico di papa Francesco nei Paesi Baltici

