
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Cile e in Perù

Dal 15 al 22 gennaio 2018, papa
Francesco visita il Cile e il Perù.
In questo articolo sono raccolte
le sue parole durante gli
incontri ufficiali, aggiornate in
tempo reale.

15/01/2018

Lunedì 15 gennaio 2018: Roma-
Santiago

8.00 Partenza in aereo da Roma/
Fiumicino per Santiago



Incontro con i giornalisti durante il
volo verso il Cile

20.10 Arrivo all’aeroporto
internazionale di Santiago Cerimonia
di benvenuto

21.00 Arrivo del Santo Padre alla
Nunziatura Apostolica

Martedì 16 gennaio 2018: Santiago

8.20 Incontro con le Autorità, con la
Società civile e con il Corpo
Diplomatico nel Palacio de la
Moneda

9.00 Visita di cortesia al Presidente
nel Salon Azul del Palacio de la
Moneda

10.30 Santa Messa nel Parque
O’Higgins

16.00 Breve visita al Centro
Penitenciario Femenino di Santiago

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/15/benvenuto-cile.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/15/benvenuto-cile.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/15/benvenuto-cile.html


17.15 Incontro con i Sacerdoti,
Religiosi/e, Consacrati e Seminaristi
nella Cattedrale di Santiago

18.15 Incontro con i Vescovi nella
Sagrestia della Cattedrale

19.15 Visita privata al Santuario di
San Alberto Hurtado, SJ Incontro
privato con i sacerdoti della
Compagnia di Gesù

Mercoledì 17 gennaio 2018:
Santiago-Temuco-Santiago

8.00 Partenza in aereo dall’aeroporto
di Santiago per Temuco

10.30 Santa Messa nell’aeroporto di
Maquehue

12.45 Pranzo con alcuni abitanti
dell’Araucanía nella casa “Madre de
la Santa Cruz”

15.30 Partenza in aereo
dall’aeroporto di Temuco per
Santiago



17.00 Arrivo all’aeroporto di Santiago

17.30 Incontro con i giovani nel
Santuario di Maipú

18.30 Trasferimento in auto chiusa
alla Pontificia Università Cattolica
del Cile

19.00 Visita alla Pontificia Università
Cattolica del Cile

Giovedì 18 gennaio 2018: Santiago-
Iquique-Lima

8.05 Partenza in aereo dall’aeroporto
di Santiago per Iquique

10.35 Arrivo all’aeroporto
internazionale di Iquique

11.30Santa Messa nel Campus Lobito



14.00 Pranzo con il Seguito Papale
nella “Casa de retiros del Santuario
Nuestra Señora de Lourdes” dei
Padri Oblati

16.45 Arrivo all’aeroporto di Iquique
Cerimonia di congedo

17.05 Partenza in aereo
dall’aeroporto di Iquique per Lima

17.20 Arrivo all’aeroporto di Lima
Cerimonia di benvenuto

Venerdì 19 gennaio 2018: Lima -
Puerto Maldonado - Lima

8.30 Partenza in aereo da Lima per
Puerto Maldonado

10.15 Arrivo all’aeroporto di Puerto
Maldonado

10.30 Incontro con i popoli
dell'Amazzonia nel Coliseo Regional
Madre de Dios

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/18/congedo-cile.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/18/congedo-cile.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/18/cerimonia-benvenuto-peru.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/18/cerimonia-benvenuto-peru.html


11.30Incontro con la popolazione
nell’Istituto Jorge Basadre

12.15Visita all’Hogar El Principito

13.15 Pranzo con i rappresentanti dei
popoli dell’Amazzonia nel Centro
Pastorale Apaktone 14.35 Partenza in
aereo per Lima

16.10 Arrivo all’aeroporto di Lima

16.20 Visita alla Cappella della Base
Aerea

16.45 Incontro con le Autorità, con la
Società civile e con il Corpo
Diplomatico nel Cortile d’Onore

17.15 Visita di cortesia al Presidente
nel Salone degli Ambasciatori del
Palacio de Gobierno

17.55 Incontro privato con i membri
della Compagnia di Gesù nella chiesa
di San Pedro



Sabato 20 gennaio 2018: Lima -
Trujillo - Lima

7.40 Partenza in aereo per Trujillo

9.10 Arrivo all’aeroporto di Trujillo

10.00 Santa Messa sulla spianata
costiera di Huanchaco

12.15 Giro in papamobile nel
quartiere “Buenos Aires”

15.00 Breve visita alla Cattedrale

15.30 Incontro con i Sacerdoti,
Religiosi/e, Seminaristi delle
Circoscrizioni Ecclesiastiche del Nord
del Perù nel Colegio Seminario San
Carlos y San Marcelo

16.45 Celebrazione Mariana – Virgen
de la Puerta nella Plaza de Armas

18.15 Partenza in aereo per Lima

19.40 Arrivo all’aeroporto di Lima

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/20/clero-trujillo-peru.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/20/clero-trujillo-peru.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/20/clero-trujillo-peru.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/20/clero-trujillo-peru.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/20/clero-trujillo-peru.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/20/celebrazmariana-trujillo-peru.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/20/celebrazmariana-trujillo-peru.html


Domenica 21 gennaio 2018: Lima -
Roma

9.15 Preghiera dell'Ora Media con
Religiose di vita contemplativa nel
Santuario del Señor de los Milagros

10.30 Preghiera alle Reliquie dei
Santi peruviani nella Cattedrale di
Lima

10.50 Incontro con i Vescovi nel
Palazzo Arcivescovile

12.00 Angelus nella Plaza de Armas

12.30 Pranzo con il Seguito Papale
nella Nunziatura Apostolica

16.15 Santa Messa nella Base Aerea
“Las Palmas”

18.30 Arrivo in aeroporto Cerimonia
di congedo

18.45 Partenza in aereo per Roma/
Ciampino

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/21/congedo-peru.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2018/1/21/congedo-peru.html


Conferenza stampa del Santo Padre
durante il volo di ritorno dal Perù

Lunedì 22 gennaio 2018: Roma

14.15 Arrivo all’aeroporto di Roma/
Ciampino

FUSO ORARIO

Roma: + 1h UTC Santiago (CILE): -3h
UTC Temuco (CILE): -3h UTC Iquique
(CILE): -3h UTC Lima (PERÙ): -5h UTC
Puerto Maldonado (PERÙ): -5h UTC
Trujillo (PERÙ): -5h UTC

Incontro con i giornalisti durante
il volo verso il Cile

Greg Burke: Santità, grazie. Grazie
prima di tutto per il pensiero di
stamattina: tutti abbiamo ricevuto la
cartolina [con l’immagine del



bambino] di Nagasaki. E grazie
soprattutto per la possibilità di
viaggiare con Lei. Siamo pieni: 70
persone, inclusi, credo, 12 di Cile e
Perù, quindi 12 nuovi. Approfitto per
dire loro che è un saluto, non sono 70
domande, quando adesso facciamo il
giro. Tutto qua. Forse Lei vuole dire
qualcosa…

Papa Francesco: Buongiorno! Vi
auguro buon viaggio. Mi hanno detto
dall’Alitalia che il volo Roma-
Santiago è il volo diretto più lungo
che ha l’Alitalia: quindici ore e
quaranta, o venti, non so… Avremo
tempo per riposare, lavorare, tante
cose. Grazie per il vostro lavoro che
sarà impegnativo: tre giorni in un
Paese, tre giorni nell’altro… Per me
non sarà tanto difficile nel Cile
perché ho studiato lì un anno, ho
tanti amici, e conosco bene – mah,
bene… conosco di più –. Invece in
Perù conosco meno, perché ci sono
andato due o tre volte per convegni,



incontri. Poi, Greg parlava di questo
che vi ho dato [la cartolina]: questa
l’ho trovata per caso. È stata scattata
nel 1945, sul retro ci sono i dati. È un
bambino, con il suo fratellino morto
sulle spalle, mentre aspetta il suo
turno davanti al crematorio, a
Nagasaki, dopo la bomba. Io mi sono
commosso quando ho visto questa
[foto], e ho osato scrivere soltanto “Il
frutto della guerra”. E ho pensato di
farla ristampare e darla, perché
un’immagine del genere commuove
più di mille parole. Per questo ho
voluto condividerla con voi. E grazie
per il vostro lavoro!

Incontro con le Autorità, con la
Società civile e con il Corpo
Diplomatico nel Palacio de la Moneda

E’ una gioia per me potermi trovare
nuovamente sul suolo latino-



americano e iniziare la visita a
questa amata terra cilena, che mi ha
ospitato e formato durante la mia
gioventù; vorrei che questo tempo
con voi fosse anche un tempo di
gratitudine per tanto bene ricevuto.
Mi torna alla mente quella strofa, che
ho ascoltato poco fa, del vostro inno
nazionale: “Puro, o Cile, è il tuo cielo
azzurro / e pure brezze ti
attraversano / e la tua campagna
ricamata di fiori / è la copia felice
dell’Eden”: un vero canto di lode per
la terra che abitate, colma di
promesse e di sfide, ma specialmente
carica di futuro. In un certo senso
quello che ha detto la Signora
Presidente.

Grazie, Signora Presidente, per le
parole di benvenuto che mi ha
rivolto. Nella Sua persona desidero
salutare e abbracciare il popolo
cileno, dall’estremo nord della
regione di Arica e Parinacota fino
all’arcipelago sud «e al suo



dissolversi in penisole e canali»[1].
La vostra diversità e ricchezza
geografica ci permette di cogliere la
ricchezza della polifonia culturale
che vi caratterizza.

Ringrazio per la loro presenza i
membri del Governo, i Presidenti del
Senato, della Camera dei Deputati e
della Corte Suprema, come pure le
altre Autorità dello Stato e i loro
collaboratori. Saluto il Presidente
eletto qui presente, Signor Sebastián
Piñera Echenique, che ha ricevuto
recentemente il mandato del popolo
cileno di governare i destini del
Paese nei prossimi quattro anni.

Il Cile si è distinto negli ultimi
decenni per lo sviluppo di una
democrazia che gli ha consentito un
notevole progresso. Le recenti
elezioni politiche sono state una
manifestazione della solidità e
maturità civica raggiunta, e ciò
acquista un particolare rilievo



quest’anno nel quale si
commemorano i 200 anni della
dichiarazione di indipendenza.
Momento particolarmente
importante, poiché segnò il vostro
destino come popolo, fondato sulla
libertà e sul diritto, chiamato anche
ad affrontare diversi periodi
turbolenti riuscendo tuttavia – non
senza dolore – a superarli. In questo
modo voi avete saputo consolidare e
irrobustire il sogno dei vostri padri
fondatori.

In questo senso, ricordo le
emblematiche parole del Card. Silva
Henríquez quando in un Te Deum
affermò: «Noi – tutti – siamo
costruttori dell’opera più bella: la
patria. La patria terrena che
prefigura e prepara la patria senza
frontiere. Tale patria non comincia
oggi, con noi; e tuttavia non può
crescere e fruttificare senza di noi.
Perciò la riceviamo con rispetto, con
gratitudine, come un compito



iniziato da molti anni, come
un’eredità che ci inorgoglisce e al
tempo stesso ci impegna».[2]

Ogni generazione deve far proprie le
lotte e le conquiste delle generazioni
precedenti e condurle a mete ancora
più alte. E’ il cammino. Il bene, come
anche l’amore, la giustizia e la
solidarietà, non si raggiungono una
volta per sempre; vanno conquistati
ogni giorno. Non è possibile
accontentarsi di quello che si è già
ottenuto nel passato e fermarsi a
goderlo in modo che tale situazione
ci porti a disconoscere che molti
nostri fratelli soffrono ancora
situazioni di ingiustizia che ci
interpellano tutti.

Voi, pertanto, avete davanti una sfida
grande e appassionante: continuare
a lavorare perché la democrazia, il
sogno dei vostri padri, ben al di là
degli aspetti formali, sia veramente
un luogo d’incontro per tutti. Che sia



un luogo nel quale tutti, senza
eccezioni, si sentano chiamati a
costruire casa, famiglia e nazione. Un
luogo, una casa, una famiglia,
chiamata Cile: generoso, accogliente,
che ama la sua storia, che lavora per
il presente della sua convivenza e
guarda con speranza al futuro. Ci fa
bene ricordare qui le parole di San
Alberto Hurtado: «Una Nazione, più
che per le sue frontiere, più che la
sua terra, le sue catene montuose, i
suoi mari, più che la sua lingua o le
sue tradizioni, è una missione da
compiere».[3] È futuro. E quel futuro
si gioca, in gran parte, nella capacità
di ascolto che hanno il suo popolo e
le sue autorità.

Tale capacità di ascolto acquista un
grande valore in questa Nazione,
dove la pluralità etnica, culturale e
storica esige di essere custodita da
ogni tentativo di parzialità o
supremazia e che mette in gioco la
capacità di lasciar cadere



dogmatismi esclusivisti in una sana
apertura al bene comune (che se non
presenta un carattere comunitario
non sarà mai un bene). È
indispensabile ascoltare: ascoltare i
disoccupati, che non possono
sostenere il presente e ancor meno il
futuro delle loro famiglie; ascoltare i
popoli autoctoni, spesso dimenticati,
i cui diritti devono ricevere
attenzione e la cui cultura protetta,
perché non si perda una parte
dell’identità e della ricchezza di
questa Nazione. Ascoltare i migranti,
che bussano alle porte di questo
Paese in cerca di una vita migliore e,
a loro volta, con la forza e la
speranza di voler costruire un futuro
migliore per tutti. Ascoltare i giovani,
nella loro ansia di avere maggiori
opportunità, specialmente sul piano
educativo e, così, sentirsi
protagonisti del Cile che sognano,
proteggendoli attivamente dal
flagello della droga che si prende il
meglio delle loro vite. Ascoltare gli



anziani, con la loro saggezza tanto
necessaria e il carico della loro
fragilità. Non li possiamo
abbandonare. Ascoltare i bambini,
che si affacciano al mondo con i loro
occhi pieni di meraviglia e innocenza
e attendono da noi risposte reali per
un futuro di dignità. E qui non posso
fare a meno di esprimere il dolore e
la vergogna, vergogna che sento
davanti al danno irreparabile
causato a bambini da parte di
ministri della Chiesa. Desidero
unirmi ai miei fratelli
nell’episcopato, perché è giusto
chiedere perdono e appoggiare con
tutte le forze le vittime, mentre
dobbiamo impegnarci perché ciò non
si ripeta.

Con questa capacità di ascolto siamo
invitati – oggi in modo speciale – a
prestare un’attenzione preferenziale
alla nostra casa comune. Ascoltare la
nostra casa comune: far crescere una
cultura che sappia prendersi cura



della terra e a tale scopo non
accontentarci solo di offrire risposte
specifiche ai gravi problemi ecologici
e ambientali che si presentano; in
questo si richiede l’audacia di offrire
«uno sguardo diverso, un pensiero,
una politica, un programma
educativo, uno stile di vita e una
spiritualità che diano forma ad una
resistenza di fronte all’avanzare del
paradigma tecnocratico»[4] che
privilegia l’irruzione del potere
economico nei confronti degli
ecosistemi naturali e, di
conseguenza, del bene comune dei
nostri popoli. La saggezza dei popoli
autoctoni può offrire un grande
contributo. Da loro possiamo
imparare che non c’è vero sviluppo
in un popolo che volta le spalle alla
terra e a tutto quello e tutti quelli che
la circondano. Il Cile possiede nelle
proprie radici una saggezza capace
di aiutare ad andare oltre la
concezione meramente consumistica
dell’esistenza per acquisire un



atteggiamento sapienziale di fronte
al futuro.

L’anima del carattere cileno – la
Presidente ha detto che era diffidente
– l’anima del carattere cileno è
vocazione ad essere, quella caparbia
volontà di esistere.[5] Vocazione alla
quale tutti sono chiamati e rispetto
alla quale nessuno può sentirsi
escluso o dispensabile. Vocazione che
richiede un’opzione radicale per la
vita, specialmente in tutte le forme
nelle quali essa si vede minacciata.

Ringrazio nuovamente per l’invito a
poter venire ad incontrarmi con voi,
con l’anima di questo popolo; e prego
affinché la Vergine del Carmelo,
Madre e Regina del Cile, continui ad
accompagnare e a far crescere i sogni
di questa benedetta Nazione. Grazie!

[1] Gabriela Mistral, Elogios de la
tierra de Chile.



[2] Omelia nel Te Deum Ecumenico (4
novembre 1970).

[3] Te Deum (settembre 1948).

[4] Lett. enc. Laudato si’, 111.

[5] Cfr Gabriela Mistral, Breve
descripción de Chile, in Anales de la
Universidad de Chile (14), 1934.

Santa Messa nel Parque O’Higgins

«Vedendo le folle» (Mt 5,1). In queste
prime parole del Vangelo che
abbiamo appena ascoltato troviamo
l’atteggiamento con cui Gesù vuole
venirci incontro, il medesimo
atteggiamento con cui Dio ha sempre
sorpreso il suo popolo (cfr Es 3,7). Il
primo atteggiamento di Gesù è
vedere, guardare il volto dei suoi.
Quei volti mettono in movimento
l’amore viscerale di Dio. Non sono



state idee o concetti a muovere
Gesù... sono stati i volti, le persone; è
la vita che grida alla Vita che il Padre
ci vuole trasmettere. Vedendo le
folle, Gesù incontra il volto della
gente che lo seguiva e la cosa più
bella è vedere che la gente, a sua
volta, incontra nello sguardo di Gesù
l’eco delle sue ricerche e aspirazioni.
Da tale incontro nasce questo elenco
di beatitudini che sono l’orizzonte
verso il quale siamo invitati e sfidati
a camminare. Le beatitudini non
nascono da un atteggiamento passivo
di fronte alla realtà, né tantomeno
possono nascere da uno spettatore
che diventa un triste autore di
statistiche su quanto accade. Non
nascono dai profeti di sventura che si
accontentano di seminare delusioni.
Nemmeno da miraggi che ci
promettono la felicità con un “clic”,
in un batter d’occhi. Al contrario, le
beatitudini nascono dal cuore
compassionevole di Gesù che si
incontra con il cuore



compassionevole e bisognoso di
compassione di uomini e donne che
desiderano e anelano a una vita
beata; di uomini e donne che
conoscono la sofferenza, che
conoscono lo smarrimento e il dolore
che si genera quando “trema la terra
sotto i piedi” o “i sogni vengono
sommersi” e il lavoro di tutta una
vita viene spazzato via; ma che
ancora di più conoscono la tenacia e
la lotta per andare avanti; ancora di
più conoscono il ricostruire e il
ricominciare. Com’è esperto il cuore
cileno di ricostruzioni e di nuovi
inizi! Come siete esperti voi del
rialzarsi dopo tanti crolli! A questo
cuore fa appello Gesù; perché questo
cuore riceva le beatitudini! Le
beatitudini non nascono da
atteggiamenti di facile critica né
dagli “sproloqui a buon mercato” di
coloro che credono di sapere tutto
ma non vogliono impegnarsi con
niente e con nessuno, e finiscono così
per bloccare ogni possibilità di



generare processi di trasformazione
e di ricostruzione nelle nostre
comunità, nella nostra vita. Le
beatitudini nascono dal cuore
misericordioso che non si stanca di
sperare. E sperimenta che la
speranza «è il nuovo giorno, lo
sradicamento dell’immobilità, lo
scuotersi da una prostrazione
negativa” (Pablo Neruda, El
habitante y su esperanza, 5). Gesù,
dicendo beato il povero, colui che ha
pianto, l’afflitto, il sofferente, colui
che ha perdonato…, viene a sradicare
l’immobilità paralizzante di chi crede
che le cose non possono cambiare, di
chi ha smesso di credere nel potere
trasformante di Dio Padre e nei suoi
fratelli, specialmente nei suoi fratelli
più fragili, nei suoi fratelli scartati.
Gesù, proclamando le beatitudini
viene a scuotere quella prostrazione
negativa chiamata rassegnazione che
ci fa credere che si può vivere meglio
se evitiamo i problemi, se fuggiamo
dagli altri, se ci nascondiamo o



rinchiudiamo nelle nostre comodità,
se ci addormentiamo in un
consumismo tranquillizzante (cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 2).
Quella rassegnazione che ci porta a
isolarci da tutti, a dividerci, a
separarci, a farci ciechi di fronte alla
vita e alla sofferenza degli altri. Le
beatitudini sono quel nuovo giorno
per tutti quelli che continuano a
scommettere sul futuro, che
continuano a sognare, che
continuano a lasciarsi toccare e
sospingere dallo Spirito di Dio.
Quanto ci fa bene pensare che Gesù
dal Cerro Renca o da Puntilla viene a
dirci: “Beati...”. Sì, beato tu e tu,
ognuno di noi. Beati voi che vi
lasciate contagiare dallo Spirito di
Dio e lottate e lavorate per questo
nuovo giorno, per questo nuovo Cile,
perché vostro sarà il regno dei cieli.
«Beati gli operatori di pace, perché
saranno chiamati figli di Dio» (Mt
5,9). E di fronte alla rassegnazione
che come un ruvido brusio mina i



nostri legami vitali e ci divide, Gesù
ci dice: beati quelli che si impegnano
per la riconciliazione. Felici quelli
che sono capaci di sporcarsi le mani
e lavorare perché altri vivano in
pace. Felici quelli che si sforzano di
non seminare divisione. In questo
modo, la beatitudine ci rende artefici
di pace; ci invita ad impegnarci
perché lo spirito della riconciliazione
guadagni spazio fra noi. Vuoi gioia?
Vuoi felicità? Felici quelli che
lavorano perché altri possano avere
una vita gioiosa. Desideri pace?
Lavora per la pace. Non posso fare a
meno di evocare quel grande Pastore
che ebbe Santiago, il quale in un Te
Deum disse: « “Se vuoi la pace, lavora
per la giustizia” [...] E se qualcuno ci
domanda: “Cos’è la giustizia?”, o se
per caso pensa che consista solo nel
“non rubare”, gli diremo che esiste
un’altra giustizia: quella che esige
che ogni uomo sia trattato come
uomo» (Card. Raúl Silva Henríquez,
Omelia nel Te Deum Ecumenico, 18



settembre 1977). Seminare la pace a
forza di prossimità, a forza di
vicinanza! A forza di uscire di casa e
osservare i volti, di andare incontro a
chi si trova in difficoltà, a chi non è
stato trattato come persona, come un
degno figlio di questa terra. Questo è
l’unico modo che abbiamo per
tessere un futuro di pace, per tessere
di nuovo una realtà che si può
sfilacciare. L’operatore di pace sa che
molte volte bisogna vincere grandi o
sottili meschinità e ambizioni, che
nascono dalla pretesa di crescere e
“farsi un nome”, di acquistare
prestigio a spese degli altri.
L’operatore di pace sa che non basta
dire: non faccio del male a nessuno,
perché, come diceva Sant'Alberto
Hurtado: «Va molto bene non fare il
male, ma è molto male non fare il
bene” (Meditación radial, abril 1944).
Costruire la pace è un processo che ci
riunisce e stimola la nostra creatività
per dar vita a relazioni capaci di
vedere nel mio vicino non un



estraneo, uno sconosciuto, ma un
figlio di questa terra. Affidiamoci alla
Vergine Immacolata che dal Cerro
San Cristóbal custodisce e
accompagna questa città. Che lei ci
aiuti a vivere e a desiderare lo spirito
delle beatitudini; affinché in tutti gli
angoli di questa città si oda come un
sussurro: «Beati gli operatori di pace,
perché saranno chiamati figli di
Dio» (Mt 5,9).

Breve visita al Centro
Penitenciario Femenino di
Santiago

Care sorelle e fratelli, Grazie. Grazie
per quello che avete fatto, e grazie
per l’opportunità che mi offrite di
potervi visitare: per me è importante
condividere questo tempo con voi e
poter essere più vicino a tanti nostri
fratelli che oggi sono privi della



libertà. Grazie Suor Nelly per le Sue
parole e specialmente per la
testimonianza che la vita trionfa
sempre sulla morte. Sempre. Grazie
Janeth per aver avuto il coraggio di
condividere con tutti noi i tuoi dolori
e quella coraggiosa richiesta di
perdono. Quanto abbiamo da
imparare da questo tuo
atteggiamento pieno di coraggio e
umiltà! Ti cito: “Chiediamo perdono a
tutti quelli che abbiamo ferito con i
nostri delitti”. Grazie perché ci
ricordi questo atteggiamento senza il
quale noi ci disumanizziamo. Tutti
noi dobbiamo chiedere perdono, io
per primo, tutti. Questo ci umanizza.
Senza questo atteggiamento di
chiedere perdono, perdiamo la
coscienza di aver sbagliato e che ogni
giorno siamo chiamati a
ricominciare, in un modo o nell’altro.
In questo momento il cuore mi fa
anche ricordare la frase di Gesù: «Chi
di voi è senza peccato, getti per
primo la pietra contro di lei» (Gv 8,7)



[il Papa sente che alcune detenute la
citano insieme con lui]… la conoscete
bene! E sapete cosa dico spesso nelle
omelie quando parlo del fatto che
tutti abbiamo qualcosa dentro, o per
debolezza, o perché sempre cadiamo,
e l’abbiamo molto nascosto? Dico alle
persone: “Tutti siamo peccatori,
abbiamo tutti dei peccati. Non so: c’è
qualcuno qui che non ha peccati?
Alzi la mano…”. Nessuno ha il
coraggio di alzare la mano! Egli ci
invita – Gesù – ad abbandonare la
logica semplicistica di dividere la
realtà in buoni e cattivi, per entrare
in quell’altra dinamica capace di
assumere la fragilità, i limiti e anche
il peccato, per aiutarci ad andare
avanti. Quando sono entrato, mi
aspettavano le mamme con i loro
figli. Sono stati loro a darmi il
benvenuto, che si può esprimere in
due parole: madre e figli. Madre:
molte di voi sono madri e sapete cosa
significa dare la vita. Avete saputo
“portare” nel vostro seno una vita e



l’avete data alla luce. La maternità
non è e non sarà mai un problema, è
un dono, è uno dei più meravigliosi
regali che potete avere. Oggi siete di
fronte a una sfida molto simile: si
tratta ancora di generare vita. Oggi a
voi è chiesto di dare alla luce il
futuro. Di farlo crescere, di aiutarlo a
svilupparsi. Non solo per voi, ma per
i vostri figli e per tutta la società. Voi,
donne, avete una capacità incredibile
di adattarvi alle situazioni e di
andare avanti. Vorrei oggi fare
appello alla capacità di generare
futuro. Capacità di generare futuro
che vive in ognuna di voi. Quella
capacità che vi permette di lottare
contro i tanti determinismi
“cosificatori”, cioè che trasformano le
persone in cose, che finiscono per
uccidere la speranza. Nessuno di noi
è una cosa: siamo tutti persone, e
come persone abbiamo questa
dimensione della speranza. Non
lasciamoci “cosificare”. Non sono un
numero, non sono il detenuto



numero tale, sono Tizio o Caio che
porta dentro di sé la speranza e vuole
dare alla luce speranza. Essere
private della libertà, come ci diceva
bene Janeth, non è sinonimo di
perdita di sogni e di speranze. E’
vero, è molto duro, è doloroso, ma
non vuol dire perdere la speranza.
Non vuol dire smettere di sognare.
Essere privato della libertà non è la
stessa cosa che essere privo di
dignità, no, non è la stessa cosa. La
dignità non si tocca, a nessuno. Si
cura, si custodisce, si accarezza.
Nessuno può essere privato della
dignità. Voi siete private della libertà.
Da qui consegue che bisogna lottare
contro ogni tipo di cliché, di etichetta
che dica che non si può cambiare, o
che non ne vale la pena, o che il
risultato è sempre lo stesso. Come
dice il tango argentino: “Dai, avanti
così, che tutto è uguale, che là
all’inferno ci ritroveremo…”. No, non
è tutto lo stesso. Care sorelle, no! Non
è vero che il risultato è sempre lo



stesso. Ogni sforzo fatto lottando per
un domani migliore – anche se tante
volte potrebbe sembrare che cada
nel vuoto – darà sempre frutto e vi
verrà ricompensato. La seconda
parola è figli: essi sono forza, sono
speranza, sono stimolo. Sono il
ricordo vivo che la vita si costruisce
guardando avanti e non indietro.
Oggi siete private della libertà, ma
ciò non vuol dire che questa
situazione sia definitiva. Niente
affatto. Sempre guardare l’orizzonte,
in avanti, verso il reinserimento
nella vita ordinaria della società. Una
pena senza futuro, una condanna
senza futuro non è una condanna
umana: è una tortura. Ogni pena che
una persona si trova a scontare per
pagare un debito con la società, deve
avere un orizzonte, l’orizzonte di
reinserirmi di nuovo e quindi di
prepararmi al reinserimento. Questo
esigetelo, da voi stesse e dalla società.
Guardate sempre l’orizzonte,
guardate sempre avanti verso il



reinserimento nella vita ordinaria
della società. Per questo, apprezzo e
invito a intensificare tutti gli sforzi
possibili affinché i progetti come
“Espacio Mandela” e “Fundación
Mujer levántate” possano crescere e
rafforzarsi. Il nome di questa
Fondazione mi fa ricordare quel
passo evangelico in cui molti
prendevano in giro Gesù perché
diceva che la figlia del capo della
sinagoga non era morta, ma
addormentata. Lo deridevano per
questo. Di fronte allo scherno,
l’atteggiamento di Gesù è
paradigmatico: entrando dove stava
la ragazza, la prese per mano e le
disse: «Fanciulla, io ti dico:
alzati!» (Mc 5,41). Per tutti era morta,
per Gesù no. Questo tipo di iniziative
sono segno vivo di Gesù che entra
nella vita di ognuno di noi, che va
oltre ogni scherno, che non dà per
persa nessuna battaglia, ci prende
per mano e ci invita ad alzarci. Che
bello che ci siano cristiani e persone



di buona volontà, che ci siano
persone di qualunque credenza, di
qualunque scelta religiosa nella vita,
o anche non religiosa, ma di buona
volontà, che seguono le orme di
Gesù, che hanno il coraggio di
entrare ed essere segno di quella
mano tesa cha fa rialzare. Io te lo
chiedo: alzati! Sempre rialzarsi. Tutti
sappiamo che molte volte, purtroppo,
la pena del carcere si riduce
soprattutto a un castigo, senza offrire
strumenti adeguati per attivare
processi. E’ quello che dicevo della
speranza: guardare avanti, generare
processi di reinserimento. Questo
dev’essere il vostro sogno: il
reinserimento. E se è lungo portare
avanti questo cammino, fare il
meglio possibile perché sia più
breve. Ma sempre reinserimento. La
società ha l’obbligo – l’obbligo! – di
reinserire tutte voi. Quando dico
“reinserire tutte voi”, dico reinserire
ognuna di voi, ognuna con un
processo personale di reinserimento:



una con un cammino, un’altra con un
altro, una per un tempo più lungo,
un’altra più corto; ma una persona
che è in cammino verso il
reinserimento. Questo dovete
mettervelo in testa e dovete esigerlo.
E questo vuol dire generare un
processo, attivare un processo. E
questi spazi che promuovono
programmi di apprendistato
lavorativo e di accompagnamento
per ricomporre legami sono segno di
speranza e di futuro. Adoperiamoci
perché crescano. La sicurezza
pubblica non va ridotta solo a misure
di maggior controllo ma soprattutto
va costruita con misure di
prevenzione, col lavoro, l’educazione
e più vita comunitaria. Con questi
pensieri voglio benedire tutte voi e
anche salutare gli operatori pastorali,
i volontari, il personale e, in modo
speciale, i funzionari della
Gendarmeria e le loro famiglie.
Prego per voi. Voi avete un compito
delicato e complesso, e per questo



auspico che le Autorità possano
assicurarvi anche le condizioni
necessarie per svolgere il vostro
lavoro con dignità. Dignità che
genera dignità. La dignità si contagia,
si contagia più dell’influenza; la
dignità si contagia. La dignità genera
dignità. A Maria, che è Madre e per la
quale siamo figli – e voi siete sue
figlie –, chiediamo che interceda per
voi, per ognuno dei vostri figli, per le
persone che avete nel cuore, e vi
copra col suo mantello. E, per favore,
vi chiedo di pregare per me, perché
ne ho bisogno. Grazie. Care sorelle e
fratelli, Grazie. Grazie per quello che
avete fatto, e grazie per l’opportunità
che mi offrite di potervi visitare: per
me è importante condividere questo
tempo con voi e poter essere più
vicino a tanti nostri fratelli che oggi
sono privi della libertà. Grazie Suor
Nelly per le Sue parole e
specialmente per la testimonianza
che la vita trionfa sempre sulla
morte. Sempre. Grazie Janeth per



aver avuto il coraggio di condividere
con tutti noi i tuoi dolori e quella
coraggiosa richiesta di perdono.
Quanto abbiamo da imparare da
questo tuo atteggiamento pieno di
coraggio e umiltà! Ti cito: “Chiediamo
perdono a tutti quelli che abbiamo
ferito con i nostri delitti”. Grazie
perché ci ricordi questo
atteggiamento senza il quale noi ci
disumanizziamo. Tutti noi dobbiamo
chiedere perdono, io per primo, tutti.
Questo ci umanizza. Senza questo
atteggiamento di chiedere perdono,
perdiamo la coscienza di aver
sbagliato e che ogni giorno siamo
chiamati a ricominciare, in un modo
o nell’altro. In questo momento il
cuore mi fa anche ricordare la frase
di Gesù: «Chi di voi è senza peccato,
getti per primo la pietra contro di
lei» (Gv 8,7) [il Papa sente che alcune
detenute la citano insieme con lui]…
la conoscete bene! E sapete cosa dico
spesso nelle omelie quando parlo del
fatto che tutti abbiamo qualcosa



dentro, o per debolezza, o perché
sempre cadiamo, e l’abbiamo molto
nascosto? Dico alle persone: “Tutti
siamo peccatori, abbiamo tutti dei
peccati. Non so: c’è qualcuno qui che
non ha peccati? Alzi la mano…”.
Nessuno ha il coraggio di alzare la
mano! Egli ci invita – Gesù – ad
abbandonare la logica semplicistica
di dividere la realtà in buoni e
cattivi, per entrare in quell’altra
dinamica capace di assumere la
fragilità, i limiti e anche il peccato,
per aiutarci ad andare avanti.
Quando sono entrato, mi aspettavano
le mamme con i loro figli. Sono stati
loro a darmi il benvenuto, che si può
esprimere in due parole: madre e
figli. Madre: molte di voi sono madri
e sapete cosa significa dare la vita.
Avete saputo “portare” nel vostro
seno una vita e l’avete data alla luce.
La maternità non è e non sarà mai
un problema, è un dono, è uno dei
più meravigliosi regali che potete
avere. Oggi siete di fronte a una sfida



molto simile: si tratta ancora di
generare vita. Oggi a voi è chiesto di
dare alla luce il futuro. Di farlo
crescere, di aiutarlo a svilupparsi.
Non solo per voi, ma per i vostri figli
e per tutta la società. Voi, donne,
avete una capacità incredibile di
adattarvi alle situazioni e di andare
avanti. Vorrei oggi fare appello alla
capacità di generare futuro. Capacità
di generare futuro che vive in
ognuna di voi. Quella capacità che vi
permette di lottare contro i tanti
determinismi “cosificatori”, cioè che
trasformano le persone in cose, che
finiscono per uccidere la speranza.
Nessuno di noi è una cosa: siamo
tutti persone, e come persone
abbiamo questa dimensione della
speranza. Non lasciamoci
“cosificare”. Non sono un numero,
non sono il detenuto numero tale,
sono Tizio o Caio che porta dentro di
sé la speranza e vuole dare alla luce
speranza. Essere private della
libertà, come ci diceva bene Janeth,



non è sinonimo di perdita di sogni e
di speranze. E’ vero, è molto duro, è
doloroso, ma non vuol dire perdere
la speranza. Non vuol dire smettere
di sognare. Essere privato della
libertà non è la stessa cosa che essere
privo di dignità, no, non è la stessa
cosa. La dignità non si tocca, a
nessuno. Si cura, si custodisce, si
accarezza. Nessuno può essere
privato della dignità. Voi siete private
della libertà. Da qui consegue che
bisogna lottare contro ogni tipo di
cliché, di etichetta che dica che non si
può cambiare, o che non ne vale la
pena, o che il risultato è sempre lo
stesso. Come dice il tango argentino:
“Dai, avanti così, che tutto è uguale,
che là all’inferno ci ritroveremo…”.
No, non è tutto lo stesso. Care sorelle,
no! Non è vero che il risultato è
sempre lo stesso. Ogni sforzo fatto
lottando per un domani migliore –
anche se tante volte potrebbe
sembrare che cada nel vuoto – darà
sempre frutto e vi verrà



ricompensato. La seconda parola è
figli: essi sono forza, sono speranza,
sono stimolo. Sono il ricordo vivo che
la vita si costruisce guardando avanti
e non indietro. Oggi siete private
della libertà, ma ciò non vuol dire
che questa situazione sia definitiva.
Niente affatto. Sempre guardare
l’orizzonte, in avanti, verso il
reinserimento nella vita ordinaria
della società. Una pena senza futuro,
una condanna senza futuro non è
una condanna umana: è una tortura.
Ogni pena che una persona si trova a
scontare per pagare un debito con la
società, deve avere un orizzonte,
l’orizzonte di reinserirmi di nuovo e
quindi di prepararmi al
reinserimento. Questo esigetelo, da
voi stesse e dalla società. Guardate
sempre l’orizzonte, guardate sempre
avanti verso il reinserimento nella
vita ordinaria della società. Per
questo, apprezzo e invito a
intensificare tutti gli sforzi possibili
affinché i progetti come “Espacio



Mandela” e “Fundación Mujer
levántate” possano crescere e
rafforzarsi. Il nome di questa
Fondazione mi fa ricordare quel
passo evangelico in cui molti
prendevano in giro Gesù perché
diceva che la figlia del capo della
sinagoga non era morta, ma
addormentata. Lo deridevano per
questo. Di fronte allo scherno,
l’atteggiamento di Gesù è
paradigmatico: entrando dove stava
la ragazza, la prese per mano e le
disse: «Fanciulla, io ti dico:
alzati!» (Mc 5,41). Per tutti era morta,
per Gesù no. Questo tipo di iniziative
sono segno vivo di Gesù che entra
nella vita di ognuno di noi, che va
oltre ogni scherno, che non dà per
persa nessuna battaglia, ci prende
per mano e ci invita ad alzarci. Che
bello che ci siano cristiani e persone
di buona volontà, che ci siano
persone di qualunque credenza, di
qualunque scelta religiosa nella vita,
o anche non religiosa, ma di buona



volontà, che seguono le orme di
Gesù, che hanno il coraggio di
entrare ed essere segno di quella
mano tesa cha fa rialzare. Io te lo
chiedo: alzati! Sempre rialzarsi. Tutti
sappiamo che molte volte, purtroppo,
la pena del carcere si riduce
soprattutto a un castigo, senza offrire
strumenti adeguati per attivare
processi. E’ quello che dicevo della
speranza: guardare avanti, generare
processi di reinserimento. Questo
dev’essere il vostro sogno: il
reinserimento. E se è lungo portare
avanti questo cammino, fare il
meglio possibile perché sia più
breve. Ma sempre reinserimento. La
società ha l’obbligo – l’obbligo! – di
reinserire tutte voi. Quando dico
“reinserire tutte voi”, dico reinserire
ognuna di voi, ognuna con un
processo personale di reinserimento:
una con un cammino, un’altra con un
altro, una per un tempo più lungo,
un’altra più corto; ma una persona
che è in cammino verso il



reinserimento. Questo dovete
mettervelo in testa e dovete esigerlo.
E questo vuol dire generare un
processo, attivare un processo. E
questi spazi che promuovono
programmi di apprendistato
lavorativo e di accompagnamento
per ricomporre legami sono segno di
speranza e di futuro. Adoperiamoci
perché crescano. La sicurezza
pubblica non va ridotta solo a misure
di maggior controllo ma soprattutto
va costruita con misure di
prevenzione, col lavoro, l’educazione
e più vita comunitaria. Con questi
pensieri voglio benedire tutte voi e
anche salutare gli operatori pastorali,
i volontari, il personale e, in modo
speciale, i funzionari della
Gendarmeria e le loro famiglie.
Prego per voi. Voi avete un compito
delicato e complesso, e per questo
auspico che le Autorità possano
assicurarvi anche le condizioni
necessarie per svolgere il vostro
lavoro con dignità. Dignità che



genera dignità. La dignità si contagia,
si contagia più dell’influenza; la
dignità si contagia. La dignità genera
dignità. A Maria, che è Madre e per la
quale siamo figli – e voi siete sue
figlie –, chiediamo che interceda per
voi, per ognuno dei vostri figli, per le
persone che avete nel cuore, e vi
copra col suo mantello. E, per favore,
vi chiedo di pregare per me, perché
ne ho bisogno. Grazie.

Viaggio Apostolico in Cile:
Incontro con i Sacerdoti, Religiosi,
Religiose, Consacrati e Seminaristi

Cari fratelli e sorelle, buonasera.
Sono contento di condividere questo
incontro con voi. Mi è piaciuto il
modo con cui il Cardinal Ezzati vi ha
presentato: “Ecco, ecco le consacrate,
i consacrati, i presbiteri, i diaconi
permanenti, i seminaristi...”. Eccoli.



Mi è venuto in mente il giorno della
nostra ordinazione o consacrazione
quando, dopo la presentazione,
abbiamo detto: «Eccomi, Signore, per
fare la tua volontà». In questo
incontro desideriamo dire al Signore:
«Eccoci», per rinnovare il nostro “sì”.
Vogliamo rinnovare insieme la
risposta alla chiamata che un giorno
scosse il nostro cuore. E per fare
questo, credo che ci possa aiutare
partire dal brano del Vangelo che
abbiamo ascoltato e condividere tre
momenti di Pietro e della prima
comunità: Pietro e la comunità
abbattuta, Pietro e la comunità
perdonata e Pietro e la comunità
trasfigurata. Gioco con questo
binomio Pietro-comunità poiché
l’esperienza degli apostoli ha sempre
questo duplice aspetto, quello
personale e quello comunitario.
Vanno insieme e non li possiamo
separare. Siamo, sì, chiamati
individualmente, ma sempre ad
esser parte di un gruppo più grande.



Non esiste il “selfie vocazionale”, non
esiste. La vocazione esige che la foto
te la scatti un altro: che possiamo
farci? Le cose stanno così. 1. Pietro
abbattuto e la comunità abbattuta Mi
è sempre piaciuto lo stile dei Vangeli
di non decorare né addolcire gli
avvenimenti, e nemmeno di
dipingerli belli. Ci presentano la vita
com’è e non come dovrebbe essere. Il
Vangelo non ha paura di mostrarci i
momenti difficili, e perfino
conflittuali, che i discepoli hanno
attraversato. Ricomponiamo la
scena. Avevano ucciso Gesù; alcune
donne dicevano che era vivo (cfr Lc
24,22-24). Anche se avevano visto
Gesù risorto, l’evento era talmente
forte che i discepoli avevano bisogno
di tempo per comprendere
l’accaduto. Luca dice: “Era così
grande la gioia che non potevano
crederci”. Avevano bisogno di tempo
per comprendere quello che era
successo. Comprensione che arriverà
a Pentecoste, con l’invio dello Spirito



Santo. L’irruzione del Risorto
prenderà tempo per calare nel cuore
dei suoi. I discepoli ritornano alla
loro terra. Vanno a fare quello che
sapevano fare: pescare. Non c’erano
tutti, solo alcuni. Divisi?
Frammentati? Non lo sappiamo.
Quello che ci dice la Scrittura è che
quelli che c’erano non hanno pescato
niente. Hanno le reti vuote. Ma c’era
un altro vuoto che pesava
inconsciamente su di loro: lo
smarrimento e il turbamento per la
morte del loro Maestro. Non c’è più, è
stato crocifisso. Non solo Lui era
stato crocifisso, ma anche loro,
perché la morte di Gesù aveva messo
in evidenza un vortice di conflitti nel
cuore dei suoi amici. Pietro lo aveva
rinnegato, Giuda lo aveva tradito, gli
altri erano fuggiti o si erano nascosti.
Solo un pugno di donne e il discepolo
amato erano rimasti. Il resto, se n’era
andato. Questione di giorni, e tutto
era crollato. Sono le ore dello
smarrimento e del turbamento nella



vita del discepolo. Nei momenti «in
cui il polverone delle persecuzioni,
delle tribolazioni, dei dubbi e così
via, si alza per avvenimenti culturali
e storici, non è facile trovare la
strada da seguire. Esistono varie
tentazioni che caratterizzano questo
momento: discutere di idee, non dare
la dovuta attenzione al fatto, fissarsi
troppo sui persecutori… e credo che
la peggiore di tutte le tentazioni è
fermarsi a ruminare la desolazione».
[1] Sì, stare a ruminare la
desolazione. Questo è quello che è
successo ai discepoli. Come ci diceva
il Card. Ezzati: «La vita presbiterale e
consacrata in Cile ha attraversato e
attraversa ore difficili di turbolenza e
sfide non indifferenti. Insieme alla
fedeltà della stragrande
maggioranza, è cresciuta anche la
zizzania del male col suo seguito di
scandalo e diserzione». Momento di
turbolenza. Conosco il dolore che
hanno significato i casi di abusi
contro minori e seguo con attenzione



quanto fate per superare questo
grave e doloroso male. Dolore per il
danno e la sofferenza delle vittime e
delle loro famiglie, che hanno visto
tradita la fiducia che avevano posto
nei ministri della Chiesa. Dolore per
la sofferenza delle comunità
ecclesiali; e dolore anche per voi,
fratelli, che oltre alla fatica della
dedizione avete vissuto il danno
provocato dal sospetto e dalla messa
in discussione, che in alcuni o in
molti può aver insinuato il dubbio, la
paura e la sfiducia. So che a volte
avete subito insulti sulla
metropolitana o camminando per la
strada; che andare “vestiti da prete”
in molte zone si sta “pagando caro”.
Per questo vi invito a chiedere a Dio
che ci dia la lucidità di chiamare la
realtà col suo nome, il coraggio di
chiedere perdono e la capacità di
imparare ad ascoltare quello che Lui
ci sta dicendo, e non ruminare la
desolazione. Mi piacerebbe poi
aggiungere un altro aspetto



importante. Le nostre società stanno
cambiando. Il Cile di oggi è molto
diverso da quello che conobbi al
tempo della mia giovinezza, quando
mi formavo. Stanno nascendo nuove
e varie forme culturali che non si
adattano ai contorni conosciuti. E
dobbiamo riconoscere che, tante
volte, non sappiamo come inserirci
in queste nuove situazioni. Spesso
sogniamo le “cipolle d’Egitto” e ci
dimentichiamo che la terra promessa
sta davanti, e non dietro. Che la
promessa è di ieri, ma per domani. E
allora possiamo cadere nella
tentazione di chiuderci e isolarci per
difendere le nostre posizioni che
finiscono per essere nient’altro che
bei monologhi. Possiamo essere
tentati di pensare che tutto va male, e
invece di professare una “buona
novella”, ciò che professiamo è solo
apatia e disillusione. Così chiudiamo
gli occhi davanti alle sfide pastorali
credendo che lo Spirito non abbia
nulla da dire. Così ci dimentichiamo



che il Vangelo è un cammino di
conversione, ma non solo “degli
altri”, ma anche nostra. Ci piaccia o
no, siamo invitati ad affrontare la
realtà così come ci si presenta. La
realtà personale, comunitaria e
sociale. Le reti – dicono i discepoli –
sono vuote, e possiamo comprendere
i sentimenti che questo genera.
Tornano a casa senza grandi
avventure da raccontare; tornano a
casa a mani vuote; tornano a casa
abbattuti. Cosa è rimasto di quei
discepoli forti, coraggiosi, vivaci, che
si sentivano scelti e avevano lasciato
tutto per seguire Gesù (cfr Mc
1,16-20)? Cosa è rimasto di quei
discepoli sicuri di sé, che sarebbero
andati in prigione e avrebbero dato
persino la vita per il loro Maestro (cfr
Lc 22,33), che per difenderlo
volevano scagliare il fuoco sulla terra
(cfr Lc 9,54); che per Lui avrebbero
sguainato la spada e dato battaglia
(cfr Lc 22,49-51)? Cosa è rimasto del
Pietro che rimproverava il suo



Maestro su come avrebbe dovuto
condurre la propria vita (cfr Mc
8,31-33), il suo programma di
redenzione? La desolazione. 2. Pietro
perdonato – la comunità perdonata È
l’ora della verità nella vita della
prima comunità. È l’ora in cui Pietro
si confrontò con parte di sé stesso.
Con la parte della sua verità che
molte volte non voleva vedere. Fece
l’esperienza del suo limite, della sua
fragilità, del suo essere peccatore.
Pietro l’istintivo, l’impulsivo capo e
salvatore, con una buona dose di
autosufficienza e un eccesso di
fiducia in sé stesso e nelle sue
possibilità, dovette sottomettersi alla
propria debolezza e al proprio
peccato. Lui era tanto peccatore
quanto gli altri, era tanto bisognoso
quanto gli altri, era tanto fragile
quanto gli altri. Pietro deluse Colui al
quale aveva giurato protezione.
Un’ora cruciale nella vita di Pietro.
Come discepoli, come Chiesa, ci può
accadere lo stesso: ci sono momenti



in cui ci confrontiamo non con le
nostre glorie, ma con la nostra
debolezza. Ore cruciali nella vita dei
discepoli, ma quella è anche l’ora in
cui nasce l’apostolo. Lasciamoci
guidare dal testo. «Quand’ebbero
mangiato, Gesù disse a Simon Pietro:
“Simone, figlio di Giovanni, mi ami
più di costoro?”» (Gv 21,15). Dopo
mangiato, Gesù invita Pietro a fare
due passi e l’unica parola è una
domanda, una domanda di amore:
Mi ami? Gesù non usa né il
rimprovero né la condanna. L’unica
cosa che vuole fare è salvare Pietro.
Lo vuole salvare dal pericolo di
restare rinchiuso nel suo peccato, di
restare a “masticare” la desolazione
frutto del suo limite; salvarlo dal
pericolo di venir meno, a causa dei
suoi limiti, a tutto il bene che aveva
vissuto con Gesù. Gesù lo vuole
salvare dalla chiusura e
dall’isolamento. Lo vuole salvare da
quell’atteggiamento distruttivo che è
il vittimismo o, al contrario, dal



cadere in un “tanto è tutto uguale”
che finisce per annacquare qualsiasi
impegno nel relativismo più
dannoso. Vuole liberarlo dal
considerare chiunque gli si oppone
come se fosse un nemico, o dal non
accettare con serenità le
contraddizioni o le critiche. Vuole
liberarlo dalla tristezza e
specialmente dal malumore. Con
quella domanda, Gesù invita Pietro
ad ascoltare il proprio cuore e
imparare a discernere. Perché «non
era di Dio difendere la verità a costo
della carità, né la carità a costo della
verità, né l’equilibrio a costo di
entrambe. Occorre discernere. Gesù
vuole evitare che Pietro diventi un
verace distruttore o un caritatevole
menzognero o un perplesso
paralizzato»,[2] come può capitarci
in queste situazioni. Gesù interrogò
Pietro sull’amore e insistette con lui
finché lui poté dargli una risposta
realistica: «Signore, tu conosci tutto;
tu sai che ti voglio bene» (Gv 21,17).



Così Gesù lo conferma nella
missione. Così lo fa diventare
definitivamente suo apostolo. Che
cosa fortifica Pietro come apostolo?
Che cosa mantiene noi come
apostoli? Una cosa sola: ci è stata
usata misericordia (cfr 1 Tm 1,12-16).
Siamo stati trattati con misericordia.
«In mezzo ai nostri peccati, limiti,
miserie; in mezzo alle nostre
molteplici cadute, Gesù ci ha visto, si
è avvicinato, ci ha dato la mano e ci
ha usato misericordia. Ognuno di noi
potrebbe fare memoria, ricordando
tutte le volte in cui il Signore lo ha
visto, lo ha guardato, si è avvicinato e
gli ha usato misericordia».[3] E vi
invito a fare questo. Non siamo qui
perché siamo migliori degli altri. Non
siamo supereroi che, dall’alto,
scendono a incontrarsi con i
“mortali”. Piuttosto siamo inviati con
la consapevolezza di essere uomini e
donne perdonati. E questa è la fonte
della nostra gioia. Siamo consacrati,
pastori nello stile di Gesù ferito,



morto e risorto. Il consacrato – e
quando dico “consacrati”, dico tutti
quelli che sono qui – è colui e colei
che incontra nelle proprie ferite i
segni della Risurrezione; che riesce a
vedere nelle ferite del mondo la
forza della Risurrezione; che, come
Gesù, non va incontro ai fratelli con
il rimprovero e la condanna. Gesù
Cristo non si presenta ai suoi senza
piaghe; proprio partendo dalle sue
piaghe Tommaso può confessare la
fede. Siamo invitati a non
dissimulare o nascondere le nostre
piaghe. Una Chiesa con le piaghe è
capace di comprendere le piaghe del
mondo di oggi e di farle sue, patirle,
accompagnarle e cercare di sanarle.
Una Chiesa con le piaghe non si pone
al centro, non si crede perfetta, ma
pone al centro l’unico che può sanare
le ferite e che ha un nome: Gesù
Cristo. La consapevolezza di avere
delle piaghe ci libera; sì, ci libera dal
diventare autoreferenziali, di
crederci superiori. Ci libera da quella



tendenza «prometeica di coloro che
in definitiva fanno affidamento
unicamente sulle proprie forze e si
sentono superiori agli altri perché
osservano determinate norme o
perché sono irremovibilmente fedeli
ad un certo stile cattolico proprio del
passato».[4] In Gesù, le nostre piaghe
sono risorte. Ci rendono solidali; ci
aiutano a distruggere i muri che ci
imprigionano in un atteggiamento
elitario per stimolarci a gettare ponti
e andare incontro a tanti assetati del
medesimo amore misericordioso che
solo Cristo ci può offrire. «Quante
volte sogniamo piani apostolici
espansionistici, meticolosi e ben
disegnati, tipici dei generali sconfitti!
Così neghiamo la nostra storia di
Chiesa, che è gloriosa in quanto
storia di sacrifici, di speranza, di lotta
quotidiana, di vita consumata nel
servizio, di costanza nel lavoro
faticoso, perché ogni lavoro è
“sudore della nostra fronte”»[5].
Vedo con una certa preoccupazione



che ci sono comunità che vivono
prese dall’ansia più di figurare sul
cartellone, di occupare spazi, di
apparire e mostrarsi, che non di
rimboccarsi le maniche e andare a
toccare la realtà sofferta del nostro
popolo fedele. Come ci mette in
discussione la riflessione di quel
santo cileno che avvertiva: «Saranno,
dunque, metodi falsi tutti quelli che
vengono imposti per uniformità; tutti
quelli che pretendono di orientarci a
Dio facendoci dimenticare i nostri
fratelli; tutti quelli che ci fanno
chiudere gli occhi sull’universo,
invece di insegnarci ad aprirli per
elevare tutto al Creatore di ogni cosa;
tutti quelli che ci rendono egoisti e ci
fanno ripiegare su noi stessi»[6]. Il
Popolo di Dio non aspetta né ha
bisogno di noi come supereroi,
aspetta pastori, uomini e donne
consacrati, che conoscano la
compassione, che sappiano tendere
una mano, che sappiano fermarsi
davanti a chi è caduto e, come Gesù,



aiutino ad uscire da quel giro vizioso
di “masticare” la desolazione che
avvelena l’anima. 3. Pietro
trasfigurato – la comunità
trasfigurata Gesù invita Pietro a
discernere e così iniziano a prendere
forza molti avvenimenti della vita di
Pietro, come il gesto profetico della
lavanda dei piedi. Pietro, quello che
aveva opposto resistenza a lasciarsi
lavare i piedi, incominciava a capire
che la vera grandezza passa per il
farsi piccoli e servitori.[7] Che
pedagogia quella di nostro Signore!
Dal gesto profetico di Gesù alla
Chiesa profetica che, lavata dal
proprio peccato, non ha paura di
andare a servire un’umanità ferita.
Pietro ha sperimentato nella propria
carne la ferita non solo del peccato,
ma anche dei propri limiti e
debolezze. Ma ha scoperto in Gesù
che le sue ferite possono essere via di
Risurrezione. Conoscere Pietro
abbattuto per conoscere Pietro
trasfigurato è l’invito a passare



dall’essere una Chiesa di abbattuti
desolati a una Chiesa servitrice di
tanti abbattuti che vivono accanto a
noi. Una Chiesa capace di porsi al
servizio del suo Signore
nell’affamato, nel carcerato,
nell’assetato, nel senzatetto, nel
denudato, nel malato… (cfr Mt 25,35).
Un servizio che non si identifica con
l’assistenzialismo o il paternalismo,
ma con la conversione del cuore. Il
problema non sta nel dar da
mangiare al povero, vestire il
denudato, assistere l’infermo, ma nel
considerare che il povero, il
denudato, il malato, il carcerato, il
senzatetto hanno la dignità di sedersi
alle nostre tavole, di sentirsi “a casa”
tra noi, di sentirsi in famiglia. Quello
è il segno che il Regno di Dio è in
mezzo a noi. È il segno di una Chiesa
che è stata ferita a causa del proprio
peccato, colmata di misericordia dal
suo Signore, e convertita in profetica
per vocazione. Rinnovare la profezia
è rinnovare il nostro impegno di non



aspettare un mondo ideale, una
comunità ideale, un discepolo ideale
per vivere o per evangelizzare, ma di
creare le condizioni perché ogni
persona abbattuta possa incontrarsi
con Gesù. Non si amano le situazioni,
né le comunità ideali, si amano le
persone. Il riconoscimento sincero,
sofferto e orante dei nostri limiti,
lungi dal separarci dal nostro
Signore, ci permette di ritornare a
Gesù sapendo che «Egli sempre può,
con la sua novità, rinnovare la nostra
vita e la nostra comunità, e anche se
attraversa epoche oscure e debolezze
ecclesiali, la proposta cristiana non
invecchia mai. […] Ogni volta che
cerchiamo di tornare alla fonte e
recuperare la freschezza originale
del Vangelo spuntano nuove strade,
metodi creativi, altre forme di
espressione, segni più eloquenti,
parole cariche di rinnovato
significato per il mondo attuale».[8]
Come fa bene a tutti noi lasciare che
Gesù ci rinnovi il cuore! All’inizio di



questo incontro vi dicevo che
venivamo a rinnovare il nostro “sì”,
con slancio, con passione. Vogliamo
rinnovare il nostro “sì”, ma realistico,
perché basato sullo sguardo di Gesù.
Vi invito quando tornate a casa a
preparare nel vostro cuore una
specie di testamento spirituale, sul
modello del Cardinal Raúl Silva
Henríquez. Quella bella preghiera
che inizia dicendo: «La Chiesa che io
amo è la Santa Chiesa di tutti i
giorni… la tua, la mia, la Santa Chiesa
di tutti i giorni… …Gesù, il Vangelo, il
pane, l’Eucaristia, il Corpo di Cristo
umile ogni giorno. Con i volti dei
poveri e i volti di uomini e donne che
cantavano, che lottavano, che
soffrivano. La Santa Chiesa di tutti i
giorni». Ti chiedo: Com’è la Chiesa
che tu ami? Ami questa Chiesa ferita
che trova vita nelle piaghe di Gesù?
Grazie per questo incontro. Grazie
per l’opportunità di rinnovare il “sì”
con voi. La Vergine del Carmelo vi
copra col suo manto. E per favore,



non dimenticatevi di pregare per me.
Grazie. [1] Jorge M. Bergoglio, Las
cartas de la tribulación, 9, Ed. Diego
de Torres, Buenos Aires 1987. [2] Cfr
ibid. [3]Videomessaggio al CELAM in
occasione del Giubileo straordinario
della Misericordia nel Continente
americano, 27 agosto 2016. [4] Esort.
ap. Evangelii gaudium, 94. [5]Ibid.,
96. [6] San Alberto Hurtado, Discurso
a jóvenes de la Acción Católica, 1943.
[7] «Se uno vuole essere il primo, sia
l’ultimo di tutti e il servitore di
tutti» (Mc 9,35). [8] Esort. ap.
Evangelii gaudium, 11.

Incontro con i Vescovi

Cari fratelli, ringrazio per le parole
che il Presidente della Conferenza
Episcopale mi ha rivolto a nome di
tutti voi. Prima di tutto desidero
salutare Mons. Bernardino Piñera



Carvallo, che quest’anno compirà 60
anni di episcopato (è il Vescovo più
anziano del mondo, tanto in età
come in anni di episcopato) e che ha
vissuto quattro sessioni del Concilio
Vaticano II. Bella memoria vivente!
Tra poco si compirà un anno dalla
vostra visita ad limina; adesso tocca a
me venirvi a visitare e sono contento
che questo incontro avvenga dopo
quello che ho avuto con il “mondo
consacrato”. Poiché uno dei nostri
compiti principali consiste proprio
nello stare vicini ai nostri consacrati,
ai nostri presbiteri. Se il pastore si
disperde, anche le pecore si
disperderanno e saranno alla portata
di qualsiasi lupo. Fratelli, la paternità
del vescovo con i suoi sacerdoti, col
suo presbiterio! Una paternità che
non è né paternalismo né abuso di
autorità. E’ un dono da chiedere.
State vicini ai vostri sacerdoti nello
stile di San Giuseppe. Una paternità
che aiuta a crescere e a sviluppare i
carismi che lo Spirito ha voluto



effondere sui vostri rispettivi
presbitèri. So che eravamo rimasti
d’accordo per usare poco tempo
perché già nei colloqui delle due
lunghe sessioni della visita ad limina
abbiamo toccato molti temi. Perciò in
questo “saluto” mi piacerebbe
riprendere qualche punto
dell’incontro che abbiamo avuto a
Roma, e lo potrei riassumere nella
seguente frase: la coscienza di essere
popolo, di essere Popolo di Dio. Uno
dei problemi che affrontano
oggigiorno le nostre società è il
sentimento di essere orfani, cioè di
non appartenere a nessuno. Questo
sentire “postmoderno” può penetrare
in noi e nel nostro clero; allora
incominciamo a pensare che non
apparteniamo a nessuno,
dimentichiamo che siamo parte del
santo Popolo fedele di Dio e che la
Chiesa non è e non sarà mai un’élite
di consacrati, sacerdoti o vescovi.
Non possiamo sostenere la nostra
vita, la nostra vocazione o ministero



senza questa coscienza di essere
Popolo. Dimenticarci di questo –
come mi esprimevo rivolgendomi
alla Commissione per l’America
Latina – «comporta vari rischi e
deformazioni nella nostra stessa
esperienza, sia personale sia
comunitaria, del ministero che la
Chiesa ci ha affidato».[1] La
mancanza di consapevolezza di
appartenere al Popolo fedele di Dio
come servitori, e non come padroni,
ci può portare a una delle tentazioni
che arrecano maggior danno al
dinamismo missionario che siamo
chiamati a promuovere: il
clericalismo, che risulta una
caricatura della vocazione ricevuta.
La mancanza di consapevolezza del
fatto che la missione è di tutta la
Chiesa e non del prete o del vescovo
limita l’orizzonte e, quello che è
peggio, limita tutte le iniziative che lo
Spirito può suscitare in mezzo a noi.
Diciamolo chiaramente, i laici non
sono i nostri servi, né i nostri



impiegati. Non devono ripetere come
“pappagalli” quello che diciamo. «Il
clericalismo lungi dal dare impulso
ai diversi contributi e proposte, va
spegnendo a poco a poco il fuoco
profetico di cui l’intera Chiesa è
chiamata a rendere testimonianza
nel cuore dei suoi popoli. Il
clericalismo dimentica che la
visibilità e la sacramentalità della
Chiesa appartengono a tutto il Popolo
fedele di Dio (cfr Lumen gentium,
9-14) e non solo a pochi eletti e
illuminati».[2] Vigiliamo, per favore,
contro questa tentazione,
specialmente nei seminari e in tutto
il processo formativo. Vi confesso, mi
preoccupa la formazione dei
seminaristi: che siano pastori al
servizio del Popolo di Dio; come
dev’essere un pastore, con la
dottrina, con la disciplina, con i
Sacramenti, con la vicinanza, con le
opere di carità, ma che abbiano
questa coscienza di Popolo. I
seminari devono porre l’accento sul



fatto che i futuri sacerdoti siano
capaci di servire il santo Popolo
fedele di Dio, riconoscendo la
diversità di culture e rinunciando
alla tentazione di qualsiasi forma di
clericalismo. Il sacerdote è ministro
di Cristo, il quale è il protagonista
che si rende presente in tutto il
Popolo di Dio. I sacerdoti di domani
devono formarsi guardando al
domani: il loro ministero si
svilupperà in un mondo
secolarizzato e, pertanto, chiede a
noi pastori di discernere come
prepararli a svolgere la loro missione
in questo scenario concreto e non nei
nostri “mondi o stati ideali”. Una
missione che avviene in unione
fraterna con tutto il Popolo di Dio.
Gomito a gomito, dando impulso e
stimolando il laicato in un clima di
discernimento e sinodalità, due
caratteristiche essenziali del
sacerdote di domani. No al
clericalismo e a mondi ideali che
entrano solo nei nostri schemi ma



che non toccano la vita di nessuno. E
qui chiedere allo Spirito Santo il
dono di sognare; per favore, non
smettete di sognare, sognare e
lavorare per una opzione
missionaria e profetica che sia
capace di trasformare tutto, affinché
le abitudini, gli stili, gli orari, il
linguaggio ed ogni struttura
ecclesiale diventino strumenti adatti
per l’evangelizzazione del Cile più
che per un’autoconservazione
ecclesiastica. Non abbiamo paura di
spogliarci di ciò che ci allontana dal
mandato missionario.[3] Fratelli, era
questo che volevo dirvi come
riassunto delle cose principali di cui
abbiamo parlato nel corso delle visite
ad limina. Affidiamoci alla
protezione di Maria, Madre del Cile.
Preghiamo insieme per i nostri
presbiteri, per i nostri consacrati;
preghiamo per il santo Popolo fedele
di Dio, del quale facciamo parte.
Grazie! [1] Lettera al Cardinal Marc
Ouellet, Presidente della Pontificia



Commissione per l’America Latina
(19 marzo 2016). [2] Ibid. [3] Cfr
Esort. ap. Evangelii gaudium, 27.

Santa Messa per il progresso dei
popoli

Mari, Mari» (buongiorno) «Küme
tünngün ta niemün» «La pace sia con
voi» (Lc 24,36). Ringrazio Dio per
avermi permesso di visitare questa
bella parte del nostro continente,
l’Araucanía: terra benedetta dal
Creatore con la fertilità dei immensi
campi verdi, foreste colme di
imponenti araucarie – il quinto
elogio fatto da Gabriela Mistral a
questa terra cilena –,[1] i suoi
maestosi vulcani innevati, i suoi
laghi e fiumi pieni di vita. Questo
paesaggio ci eleva a Dio ed è facile
vedere la sua mano in ogni creatura.
Molte generazioni di uomini e donne



hanno amato e amano questo suolo
con gelosa gratitudine. E voglio
soffermarmi e salutare in modo
speciale i membri del popolo
Mapuche, così come gli altri popoli
indigeni che vivono in queste terre
australi: Rapanui (Isola di Pasqua),
Aymara, Quechua e Atacama, e molti
altri. Questa terra, se la guardiamo
con gli occhi dei turisti, ci lascerà
estasiati, però dopo continueremo la
nostra strada come prima,
ricordandoci dei bei paesaggi che
abbiamo visto; se invece ci
avviciniamo al suolo lo sentiremo
cantare: «Arauco ha un dolore che
non posso tacere, sono ingiustizie di
secoli che tutti vedono commettere».
[2] In questo contesto di
ringraziamento per questa terra e
per la sua gente, ma anche di
sofferenza e di dolore, celebriamo
l’Eucaristia. E lo facciamo in questo
aerodromo di Maqueue, nel quale si
sono verificate gravi violazioni di
diritti umani. Offriamo questa



celebrazione per tutti coloro che
hanno sofferto e sono morti e per
quelli che, ogni giorno, portano sulle
spalle il peso di tante ingiustizie. E
ricordando queste cose, rimaniamo
un istante in silenzio, pensando a
tanto dolore e a tanta ingiustizia. Il
sacrificio di Gesù sulla croce è carico
di tutto il peccato e il dolore dei
nostri popoli, un dolore da riscattare.
Nel Vangelo che abbiamo ascoltato,
Gesù prega il Padre che «tutti siano
una cosa sola» (Gv 17,21). In un’ora
cruciale della sua vita si ferma a
chiedere l’unità. Il suo cuore sa che
una delle peggiori minacce che
colpisce e colpirà il suo popolo e tutta
l’umanità sarà la divisione e lo
scontro, la sopraffazione degli uni
sugli altri. Quante lacrime versate!
Oggi vogliamo fare nostra questa
preghiera di Gesù, vogliamo entrare
con Lui in questo orto di dolore,
anche con i nostri dolori, per
chiedere al Padre con Gesù: che
anche noi siamo una cosa sola. Non



permettere che ci vinca lo scontro o
la divisione. Questa unità, implorata
da Gesù, è un dono che va chiesto
con insistenza per il bene della
nostra terra e dei suoi figli. Ed
bisogna stare attenti a possibili
tentazioni che possono apparire e
“inquinare dalla radice” questo dono
che Dio ci vuole fare e con cui ci
invita ad essere autentici
protagonisti della storia. Quali sono
queste tentazioni? Una è quella dei
falsi sinonimi. 1. I falsi sinonimi Una
delle principali tentazioni da
affrontare è quella di confondere
unità con uniformità. Gesù non
chiede a suo Padre che tutti siano
uguali, identici; perché l’unità non
nasce né nascerà dal neutralizzare o
mettere a tacere le differenze. L’unità
non è un simulacro né di
integrazione forzata né di
emarginazione armonizzatrice. La
ricchezza di una terra nasce proprio
dal fatto che ogni componente sappia
condividere la propria sapienza con



le altre. Non è e non sarà
un’uniformità asfissiante che nasce
normalmente dal predominio e dalla
forza del più forte, e nemmeno una
separazione che non riconosca la
bontà degli altri. L’unità domandata
e offerta da Gesù riconosce ciò che
ogni popolo, ogni cultura è invitata
ad apportare a questa terra
benedetta. L’unità è una diversità
riconciliata perché non tollera che in
suo nome si legittimino le ingiustizie
personali o comunitarie. Abbiamo
bisogno della ricchezza che ogni
popolo può offrire, e dobbiamo
lasciare da parte la logica di credere
che ci siano culture superiori e
culture inferiori. Un bel chamal
(manto) richiede tessitori che
conoscano l’arte di armonizzare i
diversi materiali e colori; che
sappiano dare tempo ad ogni cosa e
ad ogni fase. Potrà essere imitato in
modo industriale, ma tutti
riconosceremo che è un indumento
confezionato sinteticamente. L’arte



dell’unità esige e richiede autentici
artigiani che sappiano armonizzare
le differenze nei “laboratori” dei
villaggi, delle strade, delle piazze e
dei vari paesaggi. Non è un’arte da
scrivania l'unità, né fatta solo di
documenti, è un’arte dell’ascolto e
del riconoscimento. In questo è
radicata la sua bellezza e anche la
sua resistenza al passare del tempo e
delle intemperie che dovrà
affrontare. L’unità di cui i nostri
popoli hanno bisogno richiede che ci
ascoltiamo, ma soprattutto che ci
riconosciamo, il che non significa
solo «ricevere informazioni sugli
altri [...] ma raccogliere quello che lo
Spirito ha seminato in loro come un
dono anche per noi».[3] Questo ci
introduce sulla via della solidarietà
come modo di tessere l’unità, come
modo di costruire la storia; quella
solidarietà che ci porta a dire:
abbiamo bisogno gli uni degli altri
nelle nostre differenze affinché
questa terra continui a essere bella. È



l’unica arma che abbiamo contro la
“deforestazione” della speranza. Ecco
perché chiediamo: Signore, rendici
artigiani di unità. Un'altra tentazione
può venire dalla considerazione di
quali sono le armi dell'unità. 2. Le
armi dell’unità L’unità, se vuole
essere costruita a partire dal
riconoscimento e dalla solidarietà,
non può accettare qualsiasi mezzo
per questo scopo. Ci sono due forme
di violenza che più che far avanzare i
processi di unità e riconciliazione
finiscono per minacciarli. In primo
luogo, dobbiamo essere attenti
all’elaborazione di accordi “belli” che
non giungono mai a concretizzarsi.
Belle parole, progetti conclusi sì – e
necessari – ma che non diventando
concreti finiscono per “cancellare
con il gomito quello che si è scritto
con la mano”. Anche questa è
violenza. Perché? Perché frustra la
speranza. In secondo luogo, è
imprescindibile sostenere che una
cultura del mutuo riconoscimento



non si può costruire sulla base della
violenza e della distruzione che alla
fine chiedono il prezzo di vite
umane. Non si può chiedere il
riconoscimento annientando l’altro,
perché questo produce come unico
risultato maggiore violenza e
divisione. La violenza chiama
violenza, la distruzione aumenta la
frattura e la separazione. La violenza
finisce per rendere falsa la causa più
giusta. Per questo diciamo “no alla
violenza che distrugge”, in nessuna
delle sue due forme. Questi
atteggiamenti sono come lava di
vulcano che tutto distrugge, tutto
brucia, lasciando dietro di sé solo
sterilità e desolazione. Cerchiamo,
invece, e non stanchiamoci di
cercare il dialogo per l’unità. Per
questo diciamo con forza: Signore,
rendici artigiani della tua unità. Tutti
noi che, in una certa misura, siamo
gente tratta dalla terra (Gen 2,7),
siamo chiamati al buon vivere (Küme
Mongen), come ci ricorda la saggezza



ancestrale del popolo Mapuche.
Quanta strada da percorrere, quanta
strada per imparare! Küme Monge,
un anelito profondo che scaturisce
non solo dai nostri cuori, ma risuona
come un grido, come un canto in
tutto il creato. Perciò, fratelli, per i
figli di questa terra, per i figli dei loro
figli, diciamo con Gesù al Padre: che
anche noi siamo una cosa sola:
Signore, rendici artigiani di unità. [1]
Cfr Elogios de la tierra de Chile. [2]
Violeta Parra, Arauco tiene una pena.
[3] Esort. ap. Evangelii gaudium, 246.

Incontro con i giovani

Anch’io, Ariel, sono felice di essere
con voi. Grazie per le tue parole di
benvenuto a nome di tutti i presenti.
Sono davvero grato di poter
condividere questo momento con voi
che, come ho letto lì [su uno



striscione], “siete scesi dal divano e vi
siete messi le scarpe”. Grazie!
Considero per me molto importante
incontrarci, camminare un po’
insieme, che ci aiutiamo a guardare
in avanti! E penso che anche per voi
è importante. Grazie! E sono felice
che questo incontro si svolga qui a
Maipú. In questa terra dove, con un
abbraccio di fraternità, è stata
fondata la storia del Cile; in questo
Santuario che sorge all’incrocio delle
strade tra il Nord e il Sud, che unisce
la neve e l’oceano, e fa che il cielo e
la terra abbiano una casa. Una casa
per il Cile, una casa per voi, cari
giovani, dove la Vergine del Carmelo
vi aspetta e vi accoglie con il cuore
aperto. E come accompagnò la
nascita di questa nazione e
accompagnò tanti cileni nel corso di
questi duecento anni, così vuole
continuare ad accompagnare quei
sogni che Dio pone nel vostro cuore:
sogni di libertà, sogni di gioia, sogni
di un futuro migliore. Questi



desideri, come dicevi tu Ariel, di
«essere i protagonisti del
cambiamento». Essere protagonisti.
La Vergine del Carmelo vi
accompagna perché siate i
protagonisti del Cile che i vostri cuori
sognano. E io so che il cuore dei
giovani cileni sogna, e sogna in
grande, non solo quando siete un po’
brilli, no, sempre sognate in grande,
perché da queste terre sono nate
esperienze che si sono allargate e
moltiplicate attraverso diversi Paesi
del nostro continente. E chi le ha
promosse? Giovani come voi che
hanno saputo vivere l’avventura
della fede. Perché la fede provoca nei
giovani sentimenti di avventura, che
invita a viaggiare attraverso paesaggi
incredibili, per niente facili, per
niente tranquilli..., ma a voi
piacciono le avventure e le sfide…,
tranne a quelli che non sono ancora
scesi dal divano: scendete alla
svelta!, così possiamo continuare…
Voi che siete specialisti, mettetegli le



scarpe... Anzi, vi annoiate quando
non avete delle sfide che vi
stimolano. Questo si vede ad
esempio, ogni volta che succede una
catastrofe naturale: avete una
enorme capacità di mobilitarvi che
parla della generosità dei vostri
cuori. Grazie. E ho voluto iniziare da
questo riferimento alla patria,
perché il cammino in avanti, i sogni
che devono essere realizzati, il
guardare sempre all’orizzonte si
devono fare con i piedi per terra, e si
inizia con i piedi sulla terra della
patria. E se voi non amate la vostra
patria, io non credo che possiate
amare Gesù e che possiate amare
Dio. L’amore per la patria è un amore
per la madre: la chiamiamo “madre
patria” perché qui siamo nati; ma
essa stessa, come ogni madre, ci
insegna a camminare e si dona a noi
perché la facciamo vivere in altre
generazioni. Per questo ho voluto
iniziare con questo riferimento alla
madre, alla madre patria. Se non



siete patrioti – non nazionalisti,
patrioti – non farete nulla nella vita.
Amate la vostra terra, ragazzi e
ragazze, amate il vostro Cile! Date il
meglio di voi per il vostro Cile. Nel
mio lavoro come vescovo, ho potuto
scoprire che ci sono molte, ma
veramente molte buone idee nei
cuori e nelle menti dei giovani. E’
vero, voi siete inquieti, cercatori,
idealisti. Sapete chi ha problemi? Il
problema l’abbiamo noi adulti,
quando ascoltiamo questi ideali,
queste inquietudini dei giovani, e con
la faccia da sapientoni diciamo:
“Pensa così perché è giovane; presto
maturerà”, o peggio: “si corromperà”.
Ed è così, dietro il “presto maturerà”,
contro queste illusioni e sogni, si
nasconde il tacito “presto si
corromperà”. Attenti a questo!
Maturare vuol dire crescere e far
crescere i sogni e far crescere le
aspirazioni, non abbassare la guardia
e lasciarsi comprare per due soldi,
questo non è maturare. Quindi,



quando noi adulti pensiamo questo,
non ascoltateci. Sembra che in
questo “presto maturerà” detto da
noi grandi, sembra che vi buttiamo
addosso una coperta bagnata per
farvi tacere, sembra nascondersi il
fatto che maturare voglia dire
accettare le ingiustizie, credere che
non possiamo fare nulla, che tutto è
sempre stato così: “Perché dobbiamo
cambiare, se è sempre stato così, se si
è sempre fatto così?” Questo è
corruzione. Maturare, la vera
maturità significa portare avanti i
sogni, le vostre aspirazioni, insieme,
confrontandosi reciprocamente,
discutendo tra di voi, ma sempre
guardando avanti, non abbassando
la guardia, non vendendo queste
aspirazioni. E’ chiaro? [gridano:
“Sì!”] Tenendo conto di tutta questa
realtà dei giovani, ecco perché si sta
realizzando… [si interrompe perché
una ragazza si sente male]…
Aspettiamo un minutino che
prendano questa nostra sorella che si



è sentita male e la accompagniamo
con una piccola preghiera perché si
rimetta subito… Per questa realtà di
voi giovani, vorrei annunciarvi che
ho convocato il Sinodo sulla fede e il
discernimento in voi giovani, e
inoltre l’Incontro dei giovani. Perché
il Sinodo lo facciamo noi vescovi,
riflettendo sui giovani, ma, sapete, io
ho paura dei filtri, perché a volte le
opinioni dei giovani per arrivare a
Roma devono passare attraverso
varie connessioni e queste proposte
possono arrivare molto filtrate, non
dalle compagnie aeree, ma da quelli
che le trascrivono. Per questo voglio
ascoltare i giovani, e per questo si fa
questo Incontro dei giovani, incontro
in cui voi sarete protagonisti: giovani
di tutto il mondo, giovani cattolici e
giovani non cattolici; giovani
cristiani e di altre religioni; e giovani
che non sanno se credono o non
credono: tutti. Per ascoltarli, per
ascoltarci, direttamente, perché è
importante che voi parliate, che non



vi lasciate mettere a tacere. A noi
spetta aiutarvi perché siate coerenti
con quello che dite, questo è il lavoro
con cui vi possiamo aiutare; ma se
voi non parlate, come potremo
aiutarvi? E parlate con coraggio, e
dite quello che pensate. Questo
dunque lo potrete fare nella
settimana di incontro prima della
Domenica delle Palme, in cui
verranno [a Roma] delegazioni di
giovani da tutto il mondo, per
aiutarci a far sì che la Chiesa abbia
un volto giovane. Una volta,
recentemente, una persona mi ha
detto: “Io non so se parlare della
Santa Madre Chiesa – parlava di un
luogo specifico – o della Santa Nonna
Chiesa!”. No, no, la Chiesa deve avere
un volto giovane, e in questo voi ci
dovete aiutare. Però, naturalmente,
un volto giovane reale, pieno di vita,
non giovane perché truccato con
creme che ringiovaniscono, no,
questo non serve, ma giovane perché
dal profondo del cuore si lascia



interpellare. Ed è questo di cui noi, la
Santa Madre Chiesa, oggi ha bisogno
da parte vostra: che ci interpelliate. E
poi, preparatevi per la risposta; ma
noi abbiamo bisogno che ci
interpelliate, la Chiesa ha bisogno
che voi diventiate maggiorenni,
spiritualmente maggiorenni, e
abbiate il coraggio di dirci: “Questo
mi piace; questa strada mi sembra
sia quella da fare; questo non va
bene, questo non è un ponte ma è un
muro”, e così via. Diteci quello che
sentite, quello che pensate, e questo
elaboratelo tra di voi nei gruppi di
questo incontro, e poi questo andrà
al Sinodo, dove certamente ci sarà
una vostra rappresentanza, ma il
Sinodo lo faranno i vescovi con la
vostra rappresentanza, che
raccoglierà tutti. E quindi
preparatevi a questo incontro, e a
quelli che andranno a questo
incontro date le vostre idee, le vostre
aspettative, quello che sentite nel
cuore. Quanto ha bisogno di voi la



Chiesa, e la Chiesa cilena, per
“scuoterci” e aiutarci ad essere più
vicini a Gesù! Questo è ciò che vi
chiediamo: di scuoterci se siamo
statici, di aiutarci a essere più vicini
a Gesù. Le vostre domande, il vostro
voler sapere, voler essere generosi
esigono da noi che siamo più vicini a
Gesù. Tutti siamo chiamati, sempre
di nuovo, ad essere vicini a Gesù. Se
un’attività, un piano pastorale, se
questo incontro non ci aiuta a essere
più vicini a Gesù, abbiamo perso
tempo, abbiamo perso un
pomeriggio, ore di preparazione.
Aiutateci a essere più vicini a Gesù. E
questo lo chiediamo a chi ci può
condurre per mano. Guardiamo alla
Madre [rivolto alla statua della
Vergine]: ognuno nel proprio cuore
le dica con le sue parole, a lei che è la
prima discepola, che ci aiuti a essere
più vicini a Gesù. Dal cuore, ognuno
personalmente. E permettetemi di
raccontarvi un aneddoto. Parlando
un giorno con un giovane gli ho



chiesto che cosa potesse metterlo di
cattivo umore: “Che cosa ti mette di
cattivo umore?” - perché il contesto
era tale per poter fare questa
domanda. E lui mi ha detto: “Quando
al cellulare si scarica la batteria o
quando perdo il segnale internet”.
Gli ho chiesto: “Perché?”. Mi ha
risposto: “Padre, è semplice, mi
perdo tutto quello che succede, resto
fuori dal mondo, come appeso. In
quei momenti, vado di corsa a
cercare un caricabatterie o una rete
wi-fi e la password per
riconnettermi”. Quella risposta mi ha
insegnato, mi ha fatto pensare che
con la fede può succederci la stessa
cosa. Siamo tutti entusiasti, la fede si
rinnova – un ritiro, una predica, un
incontro, la visita del Papa – la fede
cresce, ma dopo un primo tempo di
cammino e di slancio iniziale, ci sono
momenti in cui, senza accorgerci,
comincia a calare la nostra
“larghezza di banda”, a poco a poco,
e quell’entusiasmo, quel voler



rimanere connessi con Gesù si
incomincia a perdere, e iniziamo a
restare senza connessione, senza
batteria, e allora ci prende il cattivo
umore, diventiamo sfiduciati, tristi,
senza forza, e incominciamo a
vedere tutto negativo. Quando
rimaniamo senza questa
“connessione” che è quella che dà
vita ai nostri sogni, il cuore inizia a
perdere forza, a restare anch’esso
senza carica e, come dice quella
canzone, «il rumore intorno e la
solitudine della città ci isolano da
tutto. Il mondo che si capovolge
cerca di immergermi in esso
annegando le mie idee»[1]. Vi è
successo qualche volta? Ognuno
risponda dentro di sé…, non voglio
far vergognare quelli a cui non è
successo… A me è successo. Senza
connessione, senza la connessione
con Gesù, senza questa connessione
finiamo per annegare le nostre idee,
annegare i nostri sogni, annegare la
nostra fede e dunque ci riempiamo



di malumore. Da protagonisti – quali
siamo e vogliamo essere – possiamo
arrivare a pensare che è lo stesso
fare qualcosa o non farlo. “Ma
perché perdi tempo? – dice il giovane
pessimista – divertiti, lascia perdere,
tutte queste cose sappiamo come
vanno a finire, il mondo non cambia,
prendilo come viene a vai avanti…”.
E rimaniamo disconnessi da ciò che
sta accadendo nel “mondo”. E
restiamo, sentiamo che restiamo
“fuori dal mondo”, nel mio piccolo
mondo dove sto tranquillo, lì, sul mio
divano… Mi preoccupa quando,
perdendo il “segnale”, molti pensano
di non avere niente da dare e
rimangono come persi. “Su, tu hai
qualcosa da dare!” – “No, no, questo è
un disastro… Io cerco di studiare,
prendere un diploma, sposarmi, e poi
basta, non voglio problemi, tanto
tutto finisce male…”. Questo è
quando si perde la connessione. Non
pensare mai che non hai niente da
dare o che non hai bisogno di



nessuno. Molta gente ha bisogno di
te, pensaci. Ognuno di voi lo pensi
nel suo cuore: molta gente ha
bisogno di me. Quel pensiero, come
amava dire Hurtado, «è il consiglio
del diavolo» - “nessuno ha bisogno di
me” -, che vuole farti credere che non
vali nulla... ma per lasciare le cose
come stanno. Per questo ti fa credere
che non vali niente: perché nulla
cambi. Perché l’unico che può fare
un cambiamento nella società è il
giovane, uno di voi. Noi, siamo già
“dall’altra parte”… [Un altro giovane
sviene] Grazie, tra parentesi, perché
questi svenimenti sono segno di
quello che provano molti di voi… Da
quanto tempo siete qui? Me lo dite?
[alcuni rispondono] Grazie! Tutti,
dicevo, siamo importanti e tutti
abbiamo qualcosa da dare… con un
momentino di silenzio ognuno di voi
si può chiedere, seriamente, nel
proprio cuore: “Che cosa ho io da
dare nella vita?”. E quanti di voi
hanno voglia di dire: “Non lo so”.



Non sai che cosa hai da dare? Lo hai
dentro e non lo conosci. Cerca di
trovarlo in fretta per darlo. Il mondo
ha bisogno di te, la patria ha bisogno
di te, la società ha bisogno di te. Tu
hai qualcosa da dare. Non perdere la
connessione. I giovani del Vangelo
che abbiamo ascoltato oggi volevano
quel “segnale, cercavano quel
segnale che li aiutasse a mantenere
vivo il fuoco nei loro cuori. Quei
giovani, che stavano con Giovanni il
Battista, volevano sapere come
caricare la batteria del cuore. Andrea
e l’altro discepolo – che non dice il
nome, e possiamo pensare che
quell’altro discepolo può essere
ognuno di noi – cercavano la
password per connettersi con Colui
che è «Via, Verità e Vita» (Gv 14,6).
Erano guidati da Giovanni il Battista.
E penso che voi abbiate un grande
santo che può guidarvi, un santo che
cantava con la sua vita: «Contento,
Signore, contento!». Hurtado aveva
una regola d’oro, una regola per



accendere il suo cuore con quel
fuoco capace di mantenere viva la
gioia. Perché Gesù è quel fuoco che
infiamma chi gli si avvicina. E la
password di Hurtado per
riconnettersi, per mantenere il
segnale era molto semplice… Di
sicuro nessuno di voi ha portato il
telefono… vediamo… Mi piacerebbe
che la appuntaste sui vostri cellulari.
Se volete, io ve la detto. Hurtado si
domanda – e questa è la password –:
“Cosa farebbe Cristo al mio posto?”.
Chi può se la segni. “Cosa farebbe
Cristo al mio posto?”. Cosa farebbe
Cristo al mio posto a scuola,
all’università, per strada, a casa, cogli
amici, al lavoro; davanti a quelli che
fanno i bulli: “Cosa farebbe Cristo al
mio posto?”. Quando andate a
ballare, quando fate sport o andate
allo stadio: “Cosa farebbe Cristo al
mio posto?”. Questa è la password.
Questa è la carica per accendere il
nostro cuore, accendere la fede e la
scintilla nei nostri occhi. Che non



vada via. Questo è essere
protagonisti della storia. Occhi
scintillanti perché abbiamo scoperto
che Gesù è fonte di vita e di gioia.
Protagonisti della storia, perché
vogliamo contagiare quella scintilla
in tanti cuori spenti, opachi, che
hanno dimenticato cosa significa
sperare; in tanti che sono apatici e
aspettano che qualcuno li inviti e li
provochi con qualcosa che valga la
pena. Essere protagonisti è fare ciò
che ha fatto Gesù. Lì dove sei, con
chiunque ti trovi e a qualsiasi ora:
“Cosa farebbe Gesù al mio posto?”.
Avete memorizzato la password?
[rispondono: “Sì!”] E l’unico modo
per non dimenticare la password è
usarla, altrimenti ci succede –
chiaramente è più per quelli della
mia età, non della vostra, però così lo
sapete – quello capitò a quei tre pazzi
di quel film che fanno un colpo, una
rapina a una cassaforte, tutto
studiato, e quando arrivano… si sono
dimenticati la combinazione, si sono



dimenticati la chiave. Se non usate la
password la dimenticherete.
Memorizzatela nel cuore! Com’era la
password? [rispondono: “Cosa
farebbe Cristo al mio posto?”]… Non
si sente bene in spagnolo… Com’era?
[la ripetono] Questa è la password.
Ripetetela, ma usatela, usatela! Cosa
farebbe Cristo al mio posto? E
bisogna usarla tutti i giorni. Verrà il
momento in cui la saprete a
memoria; e verrà il giorno in cui,
senza che ve ne rendiate conto,
arriverà il giorno in cui, senza
rendervene conto, il cuore di ognuno
di voi batterà come il cuore di Gesù.
Non basta ascoltare un
insegnamento religioso o imparare
una dottrina; quello che vogliamo è
vivere come Gesù ha vissuto. Cosa
farebbe Cristo al mio posto?
Tradurre Gesù nella mia vita. Per
questo i giovani del Vangelo gli
chiedono: «Signore, dove abiti?»[2] -
lo abbiamo ascoltato poco fa -, come
vivi? Io lo chiedo a Gesù? Vogliamo



vivere come Gesù, questo sì che fa
vibrare il cuore. Fa vibrare il cuore e
ti mette sulla strada del rischio.
Correre il rischio, rischiare. Cari
amici, siate coraggiosi, andate spediti
incontro ai vostri amici, a quelli che
non conoscete o che si trovano in un
momento difficile. E andate con
l’unica promessa che abbiamo: in
mezzo al deserto, alla strada,
all’avventura, ci sarà sempre la
“connessione”, esisterà un
“caricabatterie”. Non saremo soli.
Sempre godremo della compagnia di
Gesù e di sua Madre e di una
comunità. Certamente una comunità
che non è perfetta, ma ciò non
significa che non abbia molto da
amare e da offrire agli altri. Com’era
la password? [rispondono: “Cosa
farebbe Cristo al mio posto?”] Bene,
la ricordate ancora. Cari amici, cari
giovani, «siate voi – ve lo chiedo per
favore – siate voi i giovani
samaritani che non lasciano mai
nessuno a terra lungo la strada. Nel



cuore, un’altra domanda: qualche
volta ho lasciato qualcuno a terra per
la strada? Un parente, un amico,
un’amica…? Siate samaritani, non
abbandonate mai l’uomo a terra
lungo la strada. Siate i giovani
cirenei che aiutano Cristo a portare
la sua croce e condividono la
sofferenza dei fratelli. Siate come
Zaccheo che trasformò il suo
nanismo spirituale in grandezza e
lasciò che Gesù trasformasse il suo
cuore materialista in un cuore
solidale. Siate come la giovane
Maddalena, appassionata cercatrice
dell’amore, che solo in Gesù trova le
risposte di cui ha bisogno. Abbiate il
cuore di Pietro, per lasciare le reti in
riva al lago. Abbiate l’affetto di
Giovanni, per riporre in Gesù tutti i
vostri affetti. Abbiate la disponibilità
di nostra Madre, la prima discepola,
per cantare con gioia e fare la sua
volontà»[3]. Cari amici, mi
piacerebbe rimanere più a lungo.
Quelli che hanno il telefono, lo



prendano in mano: è un segno, per
non dimenticarsi della password.
Qual era la password? [rispondono:
“Cosa farebbe Cristo al mio posto?”].
E così vi riconnettete e non rimanete
senza campo. Mi piacerebbe
rimanere di più. Grazie per questo
incontro e per la vostra gioia. Grazie!
E vi chiedo per favore di non
dimenticarvi di pregare per me. [1]
La Ley, Aquí. [2] Gv 1,38. [3] Card.
Raúl Silva Henríquez, Mensaje a los
jóvenes (7 ottobre 1979).

Visita alla Pontificia Università
Cattolica del Cile

Sono contento di trovarmi con voi in
questa Casa di Studio che, nei suoi
quasi 130 anni di vita, ha offerto un
servizio inestimabile al Paese.
Ringrazio il Signor Rettore per le sue
parole di benvenuto a nome di tutti.



E inoltre ringrazio Lei, Signor
Rettore, per il bene che fa con il Suo
stile “sapianziale” nel governo
dell’Università e nel difendere con
coraggio l’identità dell’università
cattolica. Grazie! La storia di questa
Università si intreccia, in un certo
modo, con la storia del Cile. Sono
migliaia gli uomini e le donne che,
formatisi qui, hanno svolto compiti
importanti per lo sviluppo della
patria. Vorrei ricordare in
particolare la figura di San Alberto
Hurtado, in quest’anno centenario da
quando egli cominciò i suoi studi qui.
La sua vita diventa una chiara
testimonianza di come l’intelligenza,
l’eccellenza accademica e la
professionalità nell’operare,
armonizzate con la fede, la giustizia e
la carità, lungi dall’essere sminuite,
acquistano una forza che è profezia,
capace di aprire orizzonti e
illuminare il cammino, soprattutto
per gli scartati dalla società,
soprattutto oggi, quando è in voga



questa cultura dello scarto. A questo
proposito, vorrei riprendere le Sue
parole, Signor Rettore, quando ha
detto: «Abbiamo importanti sfide per
la nostra patria, che sono legate alla
convivenza nazionale e alla capacità
di progredire in comunità». 1.
Convivenza nazionale Parlare di
sfide è ammettere che ci sono
situazioni che hanno raggiunto un
punto che richiede un ripensamento.
Ciò che fino a ieri poteva essere un
fattore di unità e coesione, oggi esige
nuove risposte. Il ritmo accelerato e
l’avvio quasi vertiginoso di alcuni
processi e cambiamenti che si
impongono nelle nostre società ci
invitano in modo sereno, ma senza
indugio, a una riflessione che non sia
ingenua, utopistica e ancor meno
volontaristica. Il che non significa
frenare lo sviluppo della conoscenza,
ma fare dell’università uno spazio
privilegiato «per praticare la
grammatica del dialogo che forma
all’incontro»[1]. Poiché «la vera



sapienza [è] frutto della riflessione,
del dialogo e dell’incontro generoso
fra le persone»[2]. La convivenza
nazionale è possibile – tra le altre
cose – nella misura in cui diamo vita
a processi educativi che sono anche
trasformatori, inclusivi e di
convivenza. Educare alla convivenza
non significa solo aggiungere valori
al lavoro educativo, ma generare una
dinamica di convivenza all’interno
del sistema educativo stesso. Non è
tanto una questione di contenuti, ma
di insegnare a pensare e ragionare in
modo integrante. Quello che i classici
chiamavano forma mentis. E per
raggiungere ciò è necessario
sviluppare una alfabetizzazione
integrale, che sappia adattare i
processi di trasformazione che
avvengono all’interno delle nostre
società. Un tale processo di
alfabetizzazione richiede di lavorare
contemporaneamente
all’integrazione delle diverse lingue
che ci costituiscono come persone,



ossia un’educazione
(alfabetizzazione) che integri e
armonizzi l’intelletto, gli affetti e
l’azione, ovvero la testa, il cuore e le
mani. Ciò offrirà e consentirà agli
studenti a crescere in maniera
armonica non solo a livello personale
ma, contemporaneamente, a livello
sociale. È urgente creare spazi in cui
la frammentazione non sia lo schema
dominante, nemmeno del pensiero;
per questo è necessario insegnare a
pensare ciò che si sente e si fa; a
sentire ciò che si pensa e si fa; a fare
ciò che si pensa e si sente. Un
dinamismo di capacità al servizio
della persona e della società.
L’alfabetizzazione, basata
sull’integrazione dei diversi linguaggi
che ci costituiscono, coinvolgerà gli
studenti nel loro processo educativo,
processo di fronte alle sfide che il
prossimo futuro presenterà loro. Il
“divorzio” dei saperi e dei linguaggi,
l’analfabetismo su come integrare le
diverse dimensioni della vita, non



produce altro che frammentazione e
rottura sociale. In questa società
liquida[3] o leggera[4], come alcuni
pensatori l’hanno definita, vanno
scomparendo i punti di riferimento a
partire dai quali le persone possono
costruirsi individualmente e
socialmente. Sembra che oggi la
“nuvola” sia il nuovo punto di
incontro, caratterizzato dalla
mancanza di stabilità poiché tutto si
volatilizza e quindi perde
consistenza. E tale mancanza di
consistenza potrebbe essere una
delle ragioni della perdita di
consapevolezza dello spazio
pubblico. Uno spazio che richiede un
minimo di trascendenza sugli
interessi privati (vivere di più e
meglio), per costruire su basi che
rivelino quella dimensione
importante della nostra vita che è il
“noi”. Senza quella consapevolezza,
ma soprattutto senza quel
sentimento e quindi senza quella
esperienza è e sarà molto difficile



costruire la nazione, e dunque
sembrerebbe che sia importante e
valido solo ciò che riguarda
l’individuo, mentre tutto ciò che
rimane al di fuori di questa
giurisdizione diventa obsoleto. Una
cultura di questo tipo ha perso la
memoria, ha perso i legami che
sostengono e rendono possibile la
vita. Senza il “noi” di un popolo, di
una famiglia, di una nazione e, nello
stesso tempo, senza il “noi” del
futuro, dei bambini e di domani;
senza il “noi” di una città che “mi”
trascenda e sia più ricca degli
interessi individuali, la vita sarà non
solo sempre più frammentata ma
anche più conflittuale e violenta.
L’Università, in questo senso, vive la
sfida di generare, all’interno del
proprio stesso ambito, le nuove
dinamiche che superino ogni
frammentazione del sapere e
stimolino una vera universitas. 2.
Progredire in comunità Da qui, il
secondo elemento molto importante



per questa casa di studio: la capacità
di progredire in comunità. Mi ha
rallegrato sapere dello sforzo
evangelizzatore e della gioiosa
vitalità della vostra pastorale
universitaria, segno di una Chiesa
giovane, viva e “in uscita”. Le
missioni che realizzate tutti gli anni
in diverse parti del Paese sono un
punto forte e molto arricchente. In
queste occasioni, voi riuscite ad
allargare l’orizzonte del vostro
sguardo e ad entrare in contatto con
varie situazioni che, aldilà
dell’evento specifico, vi lasciano
mobilitati. Il “missionario” – nel
senso etimologico della parola –
infatti non ritorna mai dalla
missione uguale a prima; sperimenta
il passaggio di Dio nell’incontro con
tanti volti, che non conosceva, che
non gli erano familiari oppure che gli
erano lontani. Queste esperienze non
possono rimanere isolate dal
percorso universitario. I metodi
classici di ricerca sperimentano certi



limiti, tanto più quando si tratta di
una cultura come la nostra che
stimola la partecipazione diretta e
istantanea dei soggetti. La cultura
attuale richiede nuove forme capaci
di includere tutti gli attori che danno
vita alla realtà sociale e quindi
educativa. Da qui l’importanza di
ampliare il concetto di comunità
educativa. La comunità deve
affrontare la sfida di non rimanere
isolata da [nuove] forme di
conoscenza; come pure di non
costruire conoscenza al margine dei
destinatari della stessa. È necessario
che l’acquisizione della conoscenza
sia in grado di generare
un’interazione tra l’aula e la sapienza
dei popoli che costituiscono questa
terra benedetta. Una sapienza carica
di intuizioni, di “odori”, che non si
possono ignorare quando si pensa al
Cile. Così si produrrà quella sinergia
così arricchente tra rigore scientifico
e intuizione popolare. La stretta
interazione reciproca impedisce il



divorzio tra la ragione e l’azione, tra
il pensare e il sentire, tra il conoscere
e il vivere, tra la professione e il
servizio. La conoscenza deve sempre
sentirsi al servizio della vita e
confrontarsi con essa per poter
continuare a progredire. Di
conseguenza, la comunità educativa
non si può limitare ad aule e
biblioteche, ma deve tendere
continuamente alla partecipazione.
Un tale dialogo può essere condotto
solo da un episteme capace di
assumere una logica plurale, quella
cioè che fa propria
l’interdisciplinarità e
l’interdipendenza del sapere. «In
questo senso, è indispensabile
prestare speciale attenzione alle
comunità aborigene con le loro
tradizioni culturali. Non sono una
semplice minoranza tra le altre, ma
piuttosto devono diventare i
principali interlocutori, soprattutto
nel momento in cui si procede con
grandi progetti che interessano i loro



spazi»[5]. La comunità educativa
porta in sé un numero infinito di
possibilità e potenzialità quando si
lascia arricchire e interpellare da
tutti gli attori che compongono la
realtà educativa. Ciò richiede uno
sforzo maggiore in termini di qualità
e di integrazione. Infatti, il servizio
universitario deve sempre puntare
ad essere di qualità e di eccellenza
poste al servizio della convivenza
nazionale. Potremmo dire che
l’università diventa un laboratorio
per il futuro del Paese, perché sa
incorporare in sé la vita e il cammino
del popolo superando ogni logica
antagonistica ed elitaria del sapere.
Un’antica tradizione cabalistica
racconta che l’origine del male si
trova nella scissione prodotta
dall’essere umano quando mangiò
dell’albero della scienza del bene e
del male. In questo modo, la
conoscenza acquistò un primato
sulla Creazione, sottoponendola ai
propri schemi e desideri[6]. Sarà la



tentazione latente in ogni ambito
accademico, quella di ridurre la
Creazione ad alcuni schemi
interpretativi, privandola del Mistero
che le è proprio e che ha spinto
generazioni intere a cercare ciò che è
giusto, buono, bello e vero. E quando
il professore, per la sua sapienza,
diventa “maestro” allora è in grado
di risvegliare la capacità di stupore
nei nostri studenti. Stupore davanti a
un mondo e un universo da scoprire!
Oggi la missione che vi è affidata
risulta profetica. Siete chiamati a
generare processi che illuminino la
cultura attuale proponendo un
umanesimo rinnovato che eviti di
cadere in ogni tipo di riduzionismi di
qualunque tipo. E questa profezia
che ci viene chiesta ci spinge a
cercare spazi sempre nuovi di
dialogo più che di scontro; spazi di
incontro più che di divisione; strade
di amichevole discrepanza, perché ci
si differenzia con rispetto tra
persone che camminano cercando



lealmente di progredire in comunità
verso una rinnovata convivenza
nazionale. E, se lo chiederete, non
dubito che lo Spirito Santo guiderà i
vostri passi affinché questa Casa
continui a dare frutti per il bene del
Popolo del Cile e per la Gloria di Dio.
Vi ringrazio ancora per questo
incontro, e vi chiedo per favore di
non dimenticarvi di pregare per me.
[1] Discorso alla Plenaria della
Congregazione per l’Educazione
Cattolica [2] Lett. enc. Laudato si’, 47.
[3] Cfr Zygmunt Bauman,
Modernidad líquida, 1999. [4] Cfr
Gilles Lipovetsky, De la ligereza,
2016. [5] Lettera enc. Laudato si’, 146.
[6] Cfr Gershom Scholem, La
mystique juive, Paris 1985, 86.

Santa Messa



Ringrazio Dio per avermi permesso
di visitare questa bella parte del
nostro continente, l’Araucanía: terra
benedetta dal Creatore con la fertilità
dei immensi campi verdi, foreste
colme di imponenti araucarie – il
quinto elogio fatto da Gabriela
Mistral a questa terra cilena –,[1] i
suoi maestosi vulcani innevati, i suoi
laghi e fiumi pieni di vita. Questo
paesaggio ci eleva a Dio ed è facile
vedere la sua mano in ogni creatura.
Molte generazioni di uomini e donne
hanno amato e amano questo suolo
con gelosa gratitudine. E voglio
soffermarmi e salutare in modo
speciale i membri del popolo
Mapuche, così come gli altri popoli
indigeni che vivono in queste terre
australi: Rapanui (Isola di Pasqua),
Aymara, Quechua e Atacama, e molti
altri. Questa terra, se la guardiamo
con gli occhi dei turisti, ci lascerà
estasiati, però dopo continueremo la
nostra strada come prima,
ricordandoci dei bei paesaggi che



abbiamo visto; se invece ci
avviciniamo al suolo lo sentiremo
cantare: «Arauco ha un dolore che
non posso tacere, sono ingiustizie di
secoli che tutti vedono commettere».
[2] In questo contesto di
ringraziamento per questa terra e
per la sua gente, ma anche di
sofferenza e di dolore, celebriamo
l’Eucaristia. E lo facciamo in questo
aerodromo di Maqueue, nel quale si
sono verificate gravi violazioni di
diritti umani. Offriamo questa
celebrazione per tutti coloro che
hanno sofferto e sono morti e per
quelli che, ogni giorno, portano sulle
spalle il peso di tante ingiustizie. E
ricordando queste cose, rimaniamo
un istante in silenzio, pensando a
tanto dolore e a tanta ingiustizia. Il
sacrificio di Gesù sulla croce è carico
di tutto il peccato e il dolore dei
nostri popoli, un dolore da riscattare.
Nel Vangelo che abbiamo ascoltato,
Gesù prega il Padre che «tutti siano
una cosa sola» (Gv 17,21). In un’ora



cruciale della sua vita si ferma a
chiedere l’unità. Il suo cuore sa che
una delle peggiori minacce che
colpisce e colpirà il suo popolo e tutta
l’umanità sarà la divisione e lo
scontro, la sopraffazione degli uni
sugli altri. Quante lacrime versate!
Oggi vogliamo fare nostra questa
preghiera di Gesù, vogliamo entrare
con Lui in questo orto di dolore,
anche con i nostri dolori, per
chiedere al Padre con Gesù: che
anche noi siamo una cosa sola. Non
permettere che ci vinca lo scontro o
la divisione. Questa unità, implorata
da Gesù, è un dono che va chiesto
con insistenza per il bene della
nostra terra e dei suoi figli. Ed
bisogna stare attenti a possibili
tentazioni che possono apparire e
“inquinare dalla radice” questo dono
che Dio ci vuole fare e con cui ci
invita ad essere autentici
protagonisti della storia. Quali sono
queste tentazioni? Una è quella dei
falsi sinonimi. 1. I falsi sinonimi Una



delle principali tentazioni da
affrontare è quella di confondere
unità con uniformità. Gesù non
chiede a suo Padre che tutti siano
uguali, identici; perché l’unità non
nasce né nascerà dal neutralizzare o
mettere a tacere le differenze. L’unità
non è un simulacro né di
integrazione forzata né di
emarginazione armonizzatrice. La
ricchezza di una terra nasce proprio
dal fatto che ogni componente sappia
condividere la propria sapienza con
le altre. Non è e non sarà
un’uniformità asfissiante che nasce
normalmente dal predominio e dalla
forza del più forte, e nemmeno una
separazione che non riconosca la
bontà degli altri. L’unità domandata
e offerta da Gesù riconosce ciò che
ogni popolo, ogni cultura è invitata
ad apportare a questa terra
benedetta. L’unità è una diversità
riconciliata perché non tollera che in
suo nome si legittimino le ingiustizie
personali o comunitarie. Abbiamo



bisogno della ricchezza che ogni
popolo può offrire, e dobbiamo
lasciare da parte la logica di credere
che ci siano culture superiori e
culture inferiori. Un bel chamal
(manto) richiede tessitori che
conoscano l’arte di armonizzare i
diversi materiali e colori; che
sappiano dare tempo ad ogni cosa e
ad ogni fase. Potrà essere imitato in
modo industriale, ma tutti
riconosceremo che è un indumento
confezionato sinteticamente. L’arte
dell’unità esige e richiede autentici
artigiani che sappiano armonizzare
le differenze nei “laboratori” dei
villaggi, delle strade, delle piazze e
dei vari paesaggi. Non è un’arte da
scrivania l'unità, né fatta solo di
documenti, è un’arte dell’ascolto e
del riconoscimento. In questo è
radicata la sua bellezza e anche la
sua resistenza al passare del tempo e
delle intemperie che dovrà
affrontare. L’unità di cui i nostri
popoli hanno bisogno richiede che ci



ascoltiamo, ma soprattutto che ci
riconosciamo, il che non significa
solo «ricevere informazioni sugli
altri [...] ma raccogliere quello che lo
Spirito ha seminato in loro come un
dono anche per noi».[3] Questo ci
introduce sulla via della solidarietà
come modo di tessere l’unità, come
modo di costruire la storia; quella
solidarietà che ci porta a dire:
abbiamo bisogno gli uni degli altri
nelle nostre differenze affinché
questa terra continui a essere bella. È
l’unica arma che abbiamo contro la
“deforestazione” della speranza. Ecco
perché chiediamo: Signore, rendici
artigiani di unità. Un'altra tentazione
può venire dalla considerazione di
quali sono le armi dell'unità. 2. Le
armi dell’unità L’unità, se vuole
essere costruita a partire dal
riconoscimento e dalla solidarietà,
non può accettare qualsiasi mezzo
per questo scopo. Ci sono due forme
di violenza che più che far avanzare i
processi di unità e riconciliazione



finiscono per minacciarli. In primo
luogo, dobbiamo essere attenti
all’elaborazione di accordi “belli” che
non giungono mai a concretizzarsi.
Belle parole, progetti conclusi sì – e
necessari – ma che non diventando
concreti finiscono per “cancellare
con il gomito quello che si è scritto
con la mano”. Anche questa è
violenza. Perché? Perché frustra la
speranza. In secondo luogo, è
imprescindibile sostenere che una
cultura del mutuo riconoscimento
non si può costruire sulla base della
violenza e della distruzione che alla
fine chiedono il prezzo di vite
umane. Non si può chiedere il
riconoscimento annientando l’altro,
perché questo produce come unico
risultato maggiore violenza e
divisione. La violenza chiama
violenza, la distruzione aumenta la
frattura e la separazione. La violenza
finisce per rendere falsa la causa più
giusta. Per questo diciamo “no alla
violenza che distrugge”, in nessuna



delle sue due forme. Questi
atteggiamenti sono come lava di
vulcano che tutto distrugge, tutto
brucia, lasciando dietro di sé solo
sterilità e desolazione. Cerchiamo,
invece, e non stanchiamoci di
cercare il dialogo per l’unità. Per
questo diciamo con forza: Signore,
rendici artigiani della tua unità. Tutti
noi che, in una certa misura, siamo
gente tratta dalla terra (Gen 2,7),
siamo chiamati al buon vivere (Küme
Mongen), come ci ricorda la saggezza
ancestrale del popolo Mapuche.
Quanta strada da percorrere, quanta
strada per imparare! Küme Monge,
un anelito profondo che scaturisce
non solo dai nostri cuori, ma risuona
come un grido, come un canto in
tutto il creato. Perciò, fratelli, per i
figli di questa terra, per i figli dei loro
figli, diciamo con Gesù al Padre: che
anche noi siamo una cosa sola:
Signore, rendici artigiani di unità. [1]
Cfr Elogios de la tierra de Chile. [2]



Violeta Parra, Arauco tiene una pena.
[3] Esort. ap. Evangelii gaudium, 246.

Santa Messa nel Campus Lobito

«Questo, a Cana di Galilea, fu l’inizio
dei segni compiuti da Gesù» (Gv
2,11). Così termina il Vangelo che
abbiamo ascoltato, e che ci mostra la
prima apparizione pubblica di Gesù:
né più né meno che in una festa. Non
potrebbe essere altrimenti, dal
momento che il Vangelo è un
costante invito alla gioia. Fin
dall’inizio l’Angelo dice a Maria:
«Rallegrati» (Lc 1,28). Rallegratevi,
disse ai pastori; rallegrati, disse a
Elisabetta, donna anziana e sterile…;
rallegrati, fece sentire Gesù al
ladrone, perché oggi sarai con me in
paradiso (cfr Lc 23,43). Il messaggio
del Vangelo è fonte di gioia: «Vi ho
detto queste cose perché la mia gioia



sia in voi e la vostra gioia sia
piena» (Gv 15,11). Una gioia che si
propaga di generazione in
generazione e della quale siamo
eredi. Perché siamo cristiani. Come
sapete bene questo, voi, cari fratelli
del nord cileno! Come sapete vivere
la fede e la vita in un clima di festa!
Vengo come pellegrino a celebrare
con voi questo modo bello di vivere
la fede. Le vostre feste patronali, i
vostri balli religiosi – che si
prolungano anche per una settimana
–, la vostra musica, i vostri vestiti
fanno di questa zona un santuario di
pietà e di spiritualità popolare.
Perché non è una festa che rimane
chiusa all’interno del tempio, ma voi
riuscite a rivestire a festa tutto il
villaggio. Voi sapete celebrare
cantando e danzando «la paternità,
la provvidenza, la presenza amorosa
e costante di Dio; e in questo modo
generate atteggiamenti interiori
raramente osservati altrove al
medesimo grado in chi non possiede



questa religiosità: pazienza, senso
della croce nella vita quotidiana,
distacco, apertura agli altri,
devozione».[1] Prendono vita le
parole del profeta Isaia: «Allora il
deserto diventerà un giardino e il
giardino sarà considerato una
selva» (32,15). Questa terra,
abbracciata dal deserto più arido del
mondo, sa vestirsi a festa. In questo
clima di festa, il Vangelo ci presenta
l’azione di Maria affinché la gioia
prevalga. Lei è attenta a tutto quello
che succede intorno e, come buona
madre, non sta tranquilla e così si
accorge che nella festa, nella gioia
condivisa, stava accadendo qualcosa:
c’era qualcosa che stava per
“annacquare” la festa. E accostandosi
a suo Figlio, le uniche parole che le
sentiamo dire sono: «Non hanno
vino» (Gv 2,3). E così Maria va per i
nostri villaggi, per le vie, le piazze, le
case, gli ospedali. Maria è la Virgen
de la Tirana; la Virgen Ayquina a
Calama; la Virgen de las Peñas ad



Arica, che passa per tutti i nostri
problemi familiari, quelli che
sembrano soffocarci il cuore, per
accostarsi all’orecchio di Gesù e
dirgli: vedi, «non hanno vino». E poi
non rimane zitta, si avvicina agli
inservienti della festa e dice loro:
«Qualsiasi cosa vi dica, fatela» (Gv
2,5). Maria, donna di poche parole,
ma molto concreta, si avvicina anche
ad ognuno di noi per dirci solamente:
«Qualsiasi cosa vi dica, fatela». E in
questo modo si apre la strada al
primo miracolo di Gesù: far sentire ai
suoi amici che anch’essi partecipano
al miracolo. Perché Cristo «è venuto
in questo mondo non per fare la sua
opera da solo, ma con noi; il miracolo
lo fa con noi, con tutti noi, per essere
il capo di un grande corpo le cui
cellule vive siamo noi: libere e
attive».[2] Così Gesù fa il miracolo:
con noi. Il miracolo comincia quando
gli inservienti avvicinano le anfore
dell’acqua che erano destinate alla
purificazione. Così anche ognuno di



noi può cominciare il miracolo, di
più, ognuno di noi è invitato a
partecipare al miracolo per gli altri.
Fratelli, Iquique è una “terra di
sogni” (questo significa il nome in
lingua aymara); una terra che ha
saputo ospitare gente di diversi
popoli e culture, gente che ha dovuto
lasciare i propri cari e partire. Una
marcia sempre basata sulla speranza
di ottenere una vita migliore, ma
sappiamo che è sempre
accompagnata da bagagli carichi di
paura e di incertezza per quello che
verrà. Iquique è una zona di
immigrati che ci ricorda la grandezza
di uomini e donne; di famiglie intere
che, davanti alle avversità, non si
danno per vinte e si fanno strada in
cerca di vita. Essi – specialmente
quelli che devono lasciare la loro
terra perché non hanno il minimo
necessario per vivere – sono icone
della Santa Famiglia, che dovette
attraversare deserti per poter
continuare a vivere. Questa terra è



terra di sogni, ma facciamo in modo
che continui a essere anche terra di
ospitalità. Ospitalità festosa, perché
sappiamo bene che non c’è gioia
cristiana quando si chiudono le
porte; non c’è gioia cristiana quando
si fa sentire agli altri che sono di
troppo o che tra di noi non c’è posto
per loro (cfr Lc 16,31). Come Maria a
Cana, cerchiamo di imparare ad
essere attenti nelle nostre piazze e
nei nostri villaggi e riconoscere
coloro che hanno una vita
“annacquata”; che hanno perso – o
ne sono stati derubati – le ragioni per
celebrare. E non abbiamo paura di
alzare le nostre voci per dire: «Non
hanno vino». Il grido del popolo di
Dio, il grido del povero, che ha forma
di preghiera e allarga il cuore e ci
insegna ad essere attenti. Siamo
attenti a tutte le situazioni di
ingiustizia e alle nuove forme di
sfruttamento che espongono tanti
fratelli a perdere la gioia della festa.
Siamo attenti di fronte alla



precarizzazione del lavoro che
distrugge vite e famiglie. Siamo
attenti a quelli che approfittano
dell’irregolarità di molti migranti,
perché non conoscono la lingua o
non hanno i documenti in regola.
Siamo attenti alla mancanza di casa,
terra e lavoro di tante famiglie. E
come Maria diciamo: non hanno
vino. Come i servi della festa,
portiamo quello che abbiamo, per
quanto sembri poco. Come loro, non
abbiamo paura a “dare una mano”, e
che la nostra solidarietà e il nostro
impegno per la giustizia facciano
parte del ballo e del canto che oggi
possiamo intonare a nostro Signore.
Approfittiamo anche per imparare e
lasciarci impregnare dai valori, dalla
sapienza e dalla fede che i migranti
portano con sé. Senza chiuderci a
quelle “anfore” piene di sapienza e di
storia che portano quanti continuano
ad arrivare in queste terre. Non
priviamoci di tutto il bene che hanno
da offrire. E poi, lasciamo che Gesù



possa completare il miracolo,
trasformando le nostre comunità e i
nostri cuori in segno vivo della sua
presenza, che è gioiosa e festosa
perché abbiamo sperimentato che
Dio-è-con-noi, perché abbiamo
imparato a ospitarlo in mezzo a noi,
nel nostro cuore. Gioia e festa
contagiosa che ci porta a non
escludere nessuno dall’annuncio di
questa Buona Notizia, e a
trasmetterla. Tutto quello che è della
nostra cultura originaria, dobbiamo
condividerlo con la nostra tradizione,
con la nostra sapienza ancestrale
perché colui che venga incontri
sapienza. Questa è la festa. Questa è
acqua trasformata in vino. Questo è
il miracolo che fa Gesù. Maria, coi
diversi titoli con cui è invocata in
questa benedetta terra del nord,
continui a sussurrare all’orecchio del
suo Figlio Gesù: «Non hanno vino», e
in noi continuino a farsi carne le sue
parole: «Qualsiasi cosa vi dica,
fatela». SALUTO FINALE Al termine



di questa celebrazione, desidero
ringraziare Mons. Guillermo Vera
Soto, Vescovo di Iquique, per le
gentili parole che mi ha rivolto a
nome dei fratelli Vescovi e di tutto il
popolo di Dio. Ed ecco che ci
salutiamo. Ringrazio, ancora una
volta, la Signora Presidente Michelle
Bachelet per l’invito a visitare il
Paese. Esprimo in modo speciale la
mia gratitudine a tutti coloro che
hanno reso possibile questa visita;
alle autorità civili e, tra loro, ad ogni
funzionario che con professionalità
ha contribuito affinché tutti
potessimo godere di questo tempo di
incontro. Grazie anche per il lavoro
sacrificato e silenzioso di migliaia di
volontari: più di 20 mila volontari!
Senza il loro impegno e la loro
collaborazione sarebbero mancate le
anfore d’acqua perché il Signore
potesse fare il miracolo del vino della
gioia. Grazie a coloro che in molti
modi e forme hanno accompagnato
questo pellegrinaggio specialmente



con la preghiera. Conosco il sacrificio
che hanno dovuto fare per
partecipare alle celebrazioni e agli
incontri. Lo apprezzo e ne ringrazio
di cuore. Grazie ai membri della
commissione organizzatrice. Tutti
hanno lavorato, mille grazie!
Proseguo il mio pellegrinaggio in
Perù. Popolo amico e fratello di
questa Patria Grande di cui siamo
invitati ad avere cura e che
dobbiamo difendere. Una Patria che
trova la sua bellezza nel volto
multiforme dei suoi popoli. Cari
fratelli, in ogni Eucaristia diciamo:
«Guarda [Signore] la fede della tua
Chiesa e donale unità e pace secondo
la tua volontà». Che cosa posso
augurarvi di più che terminare la
mia visita dicendo al Signore: Guarda
la fede di questo popolo e donagli
unità e pace. Vi ringrazio, e vi chiedo
di non dimenticarvi di pregare per
me. E voglio ringraziare per la
presenza di tanti pellegrini dei popoli
fratelli della Bolivia, del Perù e – non



siate gelosi – specialmente per la
presenza degli argentini, perché
l’Argentina è la mia patria! Grazie ai
miei fratelli argentini che mi hanno
accompagnato a Santiago, a Temuco
e qui a Iquique. Grazie tante!
[Benedizione] [1] Paolo VI, Esort. ap.
Evangelii nuntiandi, 48. [2]
Sant’Alberto Hurtado, Meditación
Semana Santa para jóvenes (1946).

Incontro con i popoli
dell'Amazzonia

Cari fratelli e sorelle! Qui insieme a
voi mi sgorga dal cuore il canto di
San Francesco: «Laudato si’, mi’
Signore». Sì, lodato Tu sia per
l’opportunità che ci doni con questo
incontro. Grazie Mons. David
Martínez de Aguirre Guinea, Signor
Héctor, Signora Yésica e Signora
María Luzmila per le vostre parole di



benvenuto e le vostre testimonianze.
In voi desidero ringraziare e salutare
tutti gli abitanti dell’Amazzonia.
Vedo che siete venuti dai differenti
popoli originari dell’Amazzonia:
Harakbut, Esse-ejas, Matsiguenkas,
Yines, Shipibos, Asháninkas,
Yaneshas, Kakintes, Nahuas,
Yaminahuas, Juni Kuin, Madijá,
Manchineris, Kukamas, Kandozi,
Quichuas, Huitotos, Shawis, Achuar,
Boras, Awajún, Wampís, tra gli altri.
Vedo anche che ci accompagnano
popoli che vengono dalle Ande e son
arrivati nella selva e si sono fatti
amazzonici. Ho molto desiderato
questo incontro. Ho voluto iniziare
da qui la visita in Perù. Grazie per la
vostra presenza e perché ci aiutate a
vedere più da vicino, nei vostri volti,
il riflesso di questa terra. Un volto
plurale, di un’infinita varietà e di
un’enorme ricchezza biologica,
culturale, spirituale. Quanti non
abitiamo queste terre abbiamo
bisogno della vostra saggezza e delle



vostre conoscenze per poterci
addentrare, senza distruggerlo, nel
tesoro che racchiude questa regione.
E risuonano le parole del Signore a
Mosè: «Togliti i sandali dai piedi,
perché il luogo sul quale tu stai, è
suolo santo» (Es 3,5). Permettetemi di
ripetere ancora una volta: Che Tu sia
lodato, Signore, per quest’opera
meravigliosa dei popoli amazzonici e
per tutta la biodiversità che queste
terre racchiudono! Questo canto di
lode si spezza quando ascoltiamo e
vediamo le profonde ferite che porta
con sé l’Amazzonia e i suoi popoli. E
ho voluto venire a visitarvi e
ascoltarvi, per stare insieme nel
cuore della Chiesa, unirci alle vostre
sfide e con voi riaffermare
un’opzione sincera per la difesa della
vita, per la difesa della terra e per la
difesa delle culture. Probabilmente i
popoli originari dell’Amazzonia non
sono mai stati tanto minacciati nei
loro territori come lo sono ora.
L’Amazzonia è una terra disputata su



diversi fronti: da una parte, il neo-
estrattivismo e la forte pressione da
parte di grandi interessi economici
che dirigono la loro avidità sul
petrolio, il gas, il legno, l’oro, le
monocolture agro-industriali;
dall’altra parte, la minaccia contro i
vostri territori viene anche dalla
perversione di certe politiche che
promuovono la “conservazione”
della natura senza tenere conto
dell’essere umano e, in concreto, di
voi fratelli amazzonici che la abitate.
Siamo a conoscenza di movimenti
che, in nome della conservazione
della foresta, si appropriano di
grandi estensioni di boschi e
negoziano su di esse generando
situazioni di oppressione per i popoli
originari per i quali, in questo modo,
il territorio e le risorse naturali che
vi si trovano diventano inaccessibili.
Questa problematica soffoca i vostri
popoli e causa migrazioni delle
nuove generazioni di fronte alla
mancanza di alternative locali.



Dobbiamo rompere il paradigma
storico che considera l’Amazzonia
come una dispensa inesauribile degli
Stati senza tener conto dei suoi
abitanti. Considero imprescindibile
compiere sforzi per dar vita a spazi
istituzionali di rispetto,
riconoscimento e dialogo con i popoli
nativi; assumendo e riscattando
cultura, lingua, tradizioni, diritti e
spiritualità che sono loro propri. Un
dialogo interculturale in cui voi siate
«i principali interlocutori, soprattutto
nel momento in cui si procede con
grandi progetti che interessano i
[vostri] spazi».[1] Il riconoscimento e
il dialogo saranno la via migliore per
trasformare le antiche relazioni
segnate dall’esclusione e dalla
discriminazione. D’altra parte, è
giusto riconoscere che esistono
iniziative di speranza che sorgono
dalle vostre stesse realtà locali e dalle
vostre organizzazioni e cercano di
fare in modo che gli stessi popoli
originari e le comunità siano i



custodi delle foreste, e che le risorse
prodotte dalla loro conservazione
ritornino a beneficio delle vostre
famiglie, a miglioramento delle
vostre condizioni di vita, della salute
e dell’istruzione delle vostre
comunità. Questo “buon agire” è in
sintonia con le pratiche del “buon
vivere” che scopriamo nella saggezza
dei nostri popoli. E permettetemi di
dirvi che se, da qualcuno, voi siete
considerati un ostacolo o un
“ingombro”, in verità, voi con la
vostra vita siete un grido rivolto alla
coscienza di uno stile di vita che non
è in grado di misurare i suoi costi.
Voi siete memoria viva della
missione che Dio ha affidato a tutti
noi: avere cura della casa comune.
La difesa della terra non ha altra
finalità che non sia la difesa della
vita. Conosciamo la sofferenza che
alcuni di voi patiscono per le
fuoriuscite di idrocarburi che
minacciano seriamente la vita delle
vostre famiglie e inquinano il vostro



ambiente naturale. Parallelamente,
esiste un’altra devastazione della vita
che viene provocata con questo
inquinamento ambientale causato
dall’estrazione illegale. Mi riferisco
alla tratta di persone: la mano
d’opera schiavizzata e l’abuso
sessuale. La violenza contro gli
adolescenti e contro le donne è un
grido che sale al cielo: «Mi ha sempre
addolorato la situazione di coloro che
sono oggetto delle diverse forme di
tratta di persone. Vorrei che si
ascoltasse il grido di Dio che chiede a
tutti noi: “Dov’è tuo fratello?” (Gen
4,9). Dov’è il tuo fratello schiavo? [...]
Non facciamo finta di niente e non
guardiamo dall’altra parte. Ci sono
molte complicità. La domanda è per
tutti!».[2] Come non ricordare San
Toribio quando constatava con gran
dolore nel III Concilio di Lima che
«non solo nei tempi passati sono stati
fatti a questi poveri tante offese e
violenze con tanti eccessi, ma che
anche oggi molti continuano a fare le



stesse cose» (Sess. III, c. 3).
Sfortunatamente, dopo cinque secoli
queste parole continuano ad essere
attuali. Le parole profetiche di quegli
uomini di fede – come ci hanno
ricordato Héctor e Yésica – sono il
grido di questa gente, che molte volte
è costretta al silenzio o a cui hanno
tolto la parola. Quella profezia deve
rimanere presente nella nostra
Chiesa, che non smetterà mai di
alzare la voce per gli scartati e per
quelli che soffrono. Da questa
preoccupazione deriva l’opzione
primordiale per la vita dei più
indifesi. Sto pensando ai popoli
denominati “Popoli Indigeni in
Isolamento Volontario” (PIAV).
Sappiamo che sono i più vulnerabili
tra i vulnerabili. Il retaggio di epoche
passate li ha obbligati a isolarsi
persino dalle loro stesse etnie,
iniziando una storia di reclusione nei
luoghi più inaccessibili della foresta
per poter vivere in libertà.
Continuate a difendere questi fratelli



più vulnerabili. La loro presenza ci
ricorda che non possiamo disporre
dei beni comuni al ritmo dell’avidità
e del consumo. E’ necessario che
esistano limiti che ci aiutino a
difenderci da ogni tentativo di
distruzione di massa dell’habitat che
ci costituisce. Il riconoscimento di
questi popoli – che non possono mai
essere considerati una minoranza,
ma autentici interlocutori – come
pure di tutti i popoli originari ci
ricorda che non siamo i padroni
assoluti del creato. E’ urgente
accogliere l’apporto essenziale che
offrono a tutta la società, non fare
delle loro culture una idealizzazione
di uno stato naturale e neppure una
specie di museo di uno stile di vita di
un tempo. La loro visione del cosmo,
la loro saggezza hanno molto da
insegnare a noi che non
apparteniamo alla loro cultura. Tutti
gli sforzi che facciamo per migliorare
la vita dei popoli amazzonici saranno
sempre pochi. Sono preoccupanti



lenotizie che giungono sull’avanzare
di alcune malattie. Fa paura il
silenzio perché uccide. Con il silenzio
non diamo vita ad azioni volte alla
prevenzione, soprattutto per gli
adolescenti e i giovani, né ci curiamo
dei malati, condannandoli alla
esclusione più crudele. Chiediamo
agli Stati che si implementino
politiche sanitarie interculturali che
tengano conto della realtà e della
visione del cosmo dei popoli,
formando professionisti della loro
stessa etnia che sappiano affrontare
la malattia secondo la propria
visione del cosmo. E come ho
affermato nella Laudato si’, una volta
di più è necessario alzare la voce
sulla pressione che alcuni organismi
internazionali fanno su determinati
Paesi perché promuovano politiche
di sterilizzazione. Queste si
accaniscono in modo più incisivo
sulle popolazioni aborigene.
Sappiamo che in esse si continua a
promuovere la sterilizzazione delle



donne, a volte senza che esse ne
siano avvertite. La cultura dei nostri
popoli è un segno di vita.
L’Amazzonia, oltre ad essere una
riserva di biodiversità, è anche una
riserva culturale che deve essere
preservata di fronte ai nuovi
colonialismi. La famiglia è – come ha
detto una di voi – ed è sempre stata
l’istituzione sociale che più ha
contribuito a mantenere vive le
nostre culture. In momenti passati di
crisi, di fronte ai diversi
imperialismi, la famiglia dei popoli
originari è stata la migliore difesa
della vita. Ci è chiesta una speciale
cura per non lasciarci catturare da
colonialismi ideologici mascherati da
progresso che a poco a poco entrano
e dilapidano identità culturali e
stabiliscono un pensiero uniforme,
unico... e debole. Ascoltate gli
anziani, per favore. Essi dispongono
di una saggezza che li pone a
contatto con il trascendente e fa loro
scoprire l’essenziale della vita. Non



dimentichiamoci che «la scomparsa
di una cultura può essere grave come
o più della scomparsa di una specie
animale o vegetale»[3]. E l’unico
modo per far sì che le culture non si
perdano è che si mantengano in
dinamismo, in costante movimento.
Com’è importante quello che ci
dicevano Yésica e Héctor: «Vogliamo
che i nostri figli studino, ma non
vogliamo che la scuola cancelli le
nostre tradizioni, le nostre lingue,
non vogliamo dimenticarci della
nostra saggezza ancestrale!».
L’educazione ci aiuta a gettare ponti
e a generare una cultura
dell’incontro. La scuola e
l’educazione dei popoli originari
dev’essere una priorità e un impegno
dello Stato, impegno integrante e
inculturato che assuma, rispetti e
integri come un bene di tutta la
nazione la loro sapienza ancestrale,
come ci segnalava María Luzmila.
Chiedo ai miei fratelli Vescovi che,
come si sta facendo anche nei luoghi



più isolati della selva, continuino a
promuovere spazi di educazione
interculturale e bilingue nelle scuole
e negli istituti pedagogici e
universitari.[4] Mi congratulo per le
iniziative che vengono prese dalla
Chiesa peruviana dell’Amazzonia per
la promozione dei popoli originari:
scuole, residenze per studenti, centri
di ricerca e di promozione come il
Centro Culturale José Pío Aza, il
CAAAP e il CETA, nuovi e importanti
spazi universitari interculturali come
NOPOKI, diretti espressamente alla
formazione dei giovani delle
differenti etnie della nostra
Amazzonia. Mi congratulo anche con
tutti quei giovani dei popoli originari
che si sforzano di elaborare, dal
proprio punto di vista, una nuova
antropologia e lavorano per rileggere
la storia dei loro popoli dalla loro
prospettiva. Inoltre mi congratulo
con quelli che, per mezzo della
pittura, della letteratura,
dell’artigianato, della musica,



mostrano al mondo la loro visione
del cosmo e la loro ricchezza
culturale. Molti hanno scritto e
parlato su di voi. E’ bene che adesso
siate voi stessi ad autodefinirvi e a
mostrarci la vostra identità. Abbiamo
bisogno di ascoltarvi. Cari fratelli
dell’Amazzonia, quanti missionari e
missionarie si sono impegnati con i
vostri popoli e hanno difeso le vostre
culture! Lo hanno fatto ispirati dal
Vangelo. Anche Cristo si è incarnato
in una cultura, quella ebrea, e a
partire da quella, si è donato a noi
come novità per tutti i popoli in
modo che ciascuno, a partire dalla
propria identità, si senta
autoaffermato in Lui. Non
soccombete ai tentativi che ci sono di
sradicare la fede cattolica dei vostri
popoli.[5] Ogni cultura e ogni visione
del cosmo che accoglie il Vangelo
arricchisce la Chiesa con la visione di
una nuova sfaccettatura del volto di
Cristo. La Chiesa non è aliena dalla
vostra problematica e dalla vostra



vita, non vuole essere estranea al
vostro modo di vivere e di
organizzarvi. Abbiamo bisogno che i
popoli originari plasmino
culturalmente le Chiese locali
amazzoniche. E a tal proposito, mi ha
dato tanta gioia ascoltare che uno dei
brani della Laudato si’ è stato letto da
un diacono permanente della vostra
cultura. Aiutate i vostri Vescovi,
aiutate i vostri missionari e le vostre
missionarie affinché si uniscano a
voi, e in questo modo, dialogando
con tutti, possano plasmare una
Chiesa con un volto Amazzonico e
una Chiesa con un volto indigeno.
Con questo spirito ho convocato un
Sinodo per l’Amazzonia nell’anno
2019, la cui prima riunione, come
Consiglio pre-sinodale, si terrà qui,
oggi pomeriggio. Confido nella
capacità di resilienza dei popoli e
nella vostra capacità di reazione
davanti ai difficili momenti che vi
tocca vivere. Lo avete dimostrato nei
diversi assalti della storia, con i



vostri contributi, con la vostra
visione differenziata delle relazioni
umane, con l’ambiente e con
l’esperienza della fede. Prego per voi
e per la vostra terra benedetta da
Dio, e vi chiedo, per favore, di non
dimenticarvi di pregare per me.
Grazie! Tinkunakama (Quechua: al
prossimo incontro). [1] Lett. enc.
Laudato si’, 146. [2] Esort. ap.
Evangelii gaudium, 211. [3]Lett. enc.
Laudato si’, 145. [4] Cfr V Conferenza
Generale del’Episcopato Latino-
americano e dei Caraibi, Documento
di Aparecida (29 giugno 2007), 530.
[5] Cfr ibid., 531.

Incontro con la popolazione

Cari fratelli e sorelle, Vedo che siete
venuti non solo dalle diverse zone di
questa Amazzonia peruviana, ma
anche dalle Ande e da altri paesi



vicini. Che bella immagine della
Chiesa, che non conosce frontiere e
nella quale tutti i popoli possono
trovare il loro spazio! Quanto
abbiamo bisogno di questi momenti
dove possiamo incontrarci e, al di là
delle nostre provenienze,
incoraggiarci a dar vita a una cultura
dell’incontro che ci rinnova nella
speranza. Grazie, Mons. David, per le
Sue parole di benvenuto. Grazie,
Arturo e Margarita, per aver
condiviso con tutti noi le vostre
esperienze. Loro ch hanno detto: “Ci
viene a visitare in questa terra tanto
dimenticata, ferita ed emarginata...
però non siamo la terra di nessuno”.
Grazie per averlo detto: non siamo
terra di nessuno. Ed è una cosa che
bisogna dire con forza: voi non siete
terra di nessuno. Questa terra ha dei
nomi, ha dei volti: ha voi. Questa
regione è chiamata con il bellissimo
nome di “Madre de Dios”. Non posso
non fare menzione di Maria, giovane
ragazza che viveva in un villaggio



lontano, sperduto, anch’esso
considerato da tanti come “terra di
nessuno”. Lì ricevette il saluto e la
chiamata più grande che una
persona possa sperimentare: essere
la Madre di Dio; ci sono gioie che
possono essere rivelate solo ai
piccoli.[1] Voi avete in Maria non
solo un testimone a cui guardare, ma
una Madre, e dove c’è una madre
non c’è quel terribile male di sentire
che non apparteniamo a nessuno,
quel sentimento che nasce quando
comincia a scomparire la certezza di
appartenere a una famiglia, a un
popolo, a una terra, al nostro Dio.
Cari fratelli, la prima cosa che mi
piacerebbe trasmettervi – e voglio
farlo con forza – è che questa non è
una terra orfana, è la terra della
Madre! E se c’è una madre ci sono
figli, c’è famiglia e c’è comunità. E
dove c’è madre, famiglia e comunità,
non potranno sparire i problemi, ma
sicuramente si trova la forza per
affrontarli in modo diverso. E’



doloroso constatare che ci sono
alcuni che vogliono spegnere questa
certezza e fare di Madre de Dios una
terra anonima, senza figli, una terra
infeconda. Un luogo facile da
commercializzare e da sfruttare. Per
questo ci fa bene ripetere nelle
nostre case, nelle comunità, nel
profondo del cuore di ciascuno:
Questa non è una terra orfana! Ha
una Madre! Questa buona notizia si
va trasmettendo di generazione in
generazione, grazie allo sforzo di
tanti che condividono questo dono di
sapere che siamo figli di Dio, e ci
aiuta a riconoscere l’altro come
fratello. In diverse occasioni mi sono
riferito alla cultura dello scarto. Una
cultura che non si accontenta solo di
escludere - come eravamo abituati a
vedere -, ma che è avanzata
mettendo a tacere, ignorando e
rigettando tutto ciò che non serve ai
suoi interessi; sembrerebbe che il
consumismo alienante di alcuni non
riesca a percepire la dimensione



della sofferenza soffocante di altri. E’
una cultura anonima, senza legami e
senza volti, la cultura dello scarto.
Una cultura senza madre, che non
vuole altro che consumare. La terra
viene trattata secondo questa logica.
Le foreste, i fiumi e i torrenti
vengono usati, utilizzati fino
all’ultima risorsa e poi lasciati
inutilizzati e inservibili. Anche le
persone sono trattate con questa
logica: usate fino allo sfinimento e
poi abbandonate come “inservibili”.
Questa è la cultura dello scarto: si
scartano i bambini, si scartano gli
anziani. Lì, uscendo, quando ho fatto
il percorso, c’era una nonna di 97
anni: dobbiamo scartare quella
nonna? No! Perché la nonna ha la
sapienza di un popolo. Un applauso
alla nonna di 97 anni! Pensando a
queste cose permettetemi di
soffermarmi su un tema doloroso. Ci
siamo abituati a utilizzare il termine
“tratta di persone”. Arrivando a
Puerto Maldonado, nell’aeroporto ho



visto un cartello che ha richiamato la
mia attenzione positivamente: “Fai
attenzione alla tratta!”. Si vede che
stanno prendendo coscienza. Ma in
realtà dovremmo parlare di
schiavitù: schiavitù per il lavoro,
schiavitù sessuale, schiavitù per il
guadagno. Fa male constatare come
in questa terra, che sta sotto la
protezione della Madre di Dio, tante
donne sono così svalutate,
disprezzate ed esposte a violenze
senza fine. Non possiamo
“normalizzare” la violenza,
prenderla come una cosa naturale.
No, non si “normalizza” la violenza
contro le donne, sostenendo una
cultura maschilista che non accetta il
ruolo di protagonista della donna
nelle nostre comunità. Non ci è lecito
guardare dall’altra parte, fratelli, e
lasciare che tante donne,
specialmente adolescenti, siano
“calpestate” nella loro dignità.
Diverse persone sono emigrate verso
l’Amazzonia cercando un tetto, una



terra e un lavoro. Sono venute a
cercare un futuro migliore per sé
stesse e per le loro famiglie. Hanno
abbandonato la loro vita umile,
povera ma dignitosa. Molte di loro,
per la promessa che certi lavori
avrebbero messo fine a situazioni
precarie, si sono basati sul luccichio
promettente dell’estrazione dell’oro.
Però non dimentichiamo che l’oro
può diventare un falso dio che
pretende sacrifici umani. I falsi dei,
gli idoli dell’avarizia, del denaro, del
potere, corrompono tutto.
Corrompono la persona e le
istituzioni, e distruggono anche la
foresta. Gesù diceva che ci sono
demoni che, per essere scacciati,
richiedono molta preghiera. Questo è
uno di quelli. Vi incoraggio a
continuare a organizzarvi in
movimenti e comunità di ogni tipo
per cercare di superare queste
situazioni; e anche a far in modo, a
partire dalla fede, di organizzarvi
come comunità ecclesiali che vivono



intorno alla persona di Gesù. Dalla
preghiera sincera e dall’incontro
pieno di speranza con Cristo potremo
ottenere la conversione che ci faccia
scoprire la vita vera. Gesù ci ha
promesso vita vera, vita autentica,
vita eterna. Non vita fittizia, come le
false promesse che abbagliano e che,
promettendo vita, finiscono per
portarci alla morte. Sorelle e fratelli,
la salvezza non è generica, non è
astratta. Il nostro Padre guarda alle
persone concrete, con volti e storie
concreti, e tutte le comunità cristiane
devono essere riflesso di questo
sguardo di Dio, di questa presenza
che crea legami, genera famiglia e
comunità. E’ un modo di rendere
visibile il Regno dei Cieli, comunità
in cui ciascuno si senta partecipe, si
senta chiamato per nome e spinto ad
essere artefice di vita per gli altri. Ho
speranza in voi... e facendo il giro ho
visto tanti bambini, e doce ci sono
bambini c'è speranza. Grazie! Ho
speranza in voi, nei cuori di tante



persone che desiderano una vita
benedetta. Siete venuti a cercarla
qui, dove si trova una delle
esplosioni di vita più esuberanti del
pianeta. Amate questa terra, sentitela
vostra. Odoratela, ascoltatela,
meravigliatevi di essa. Innamoratevi
di questa terra Madre de Dios,
impegnatevi per essa e custoditela,
difendetela. Non usatela come un
mero oggetto che si può scartare, ma
come un vero tesoro da godere, da
far crescere e da trasmettere ai vostri
figli. Ci affidiamo a Maria, Madre di
Dio e Madre nostra, e ci poniamo
sotto la sua protezione. E per favore,
non dimenticatevi di pregare per me.
E vi invito tutti a pregare la Madre di
Dio. [1] «Ti rendo lode, Padre,
Signore del cielo e della terra, perché
hai nascosto queste cose ai sapienti e
ai dotti e le hai rivelate ai piccoli» (Mt
11,25).



Visita all’Hogar Principito

Cari fratelli e sorelle, cari bambini e
bambine, grazie per questa bella
accoglienza e per le parole di
benvenuto. Vedervi cantare e ballare
mi riempie di gioia. Quando mi
hanno raccontato dell’esistenza di
questa Casa “Il Piccolo Principe” e
della Fondazione Apronia, ho
pensato che non potevo andarmene
da Puerto Maldonado senza
salutarvi. Avete voluto riunirvi da
diversi alloggi in questa bella Casa “Il
Piccolo Principe”. Grazie per gli
sforzi che avete fatto per poter essere
qui oggi. Abbiamo appena celebrato
il Natale. Ci ha intenerito il cuore
l’immagine di Gesù Bambino. Lui è il
nostro tesoro, e voi bambini siete il
riflesso, e siete anche voi il nostro
tesoro, il tesoro di tutti noi, il tesoro
più prezioso di cui dobbiamo avere
cura. Perdonate le volte in cui noi
grandi non lo facciamo o non vi
diamo l’importanza che voi meritate.



Quando sarete grandi non
dimenticatevi di questo. Il vostro
sguardo, la vostra vita esigono
sempre un maggiore impegno e
lavoro per non diventare ciechi o
indifferenti davanti a tanti altri
bambini che soffrono e si trovano in
necessità. Voi, senza alcun dubbio,
siete il tesoro più prezioso di cui
dobbiamo prenderci cura. Cari
bambini della Casa “Il Piccolo
Principe” e giovani delle altre case di
accoglienza. Alcuni di voi a volte
sono tristi alla sera, avete nostalgia
del papà o della mamma che non c’è,
e so anche che ci sono ferite che
fanno molto male. Dirsey, sei stato
coraggioso e lo hai condiviso con noi.
E mi dicevi «che il mio messaggio sia
una luce di speranza». Ma lascia che
ti dica una cosa: la tua vita, le tue
parole e quelle di tutti voi sono luce
di speranza. Voglio ringraziarvi per
la vostra testimonianza. Grazie
perché siete luce di speranza per
tutti noi. Mi da gioia di vedere che



avete una casa dove siete accolti,
dove con affetto e amicizia vi aiutano
a scoprire che Dio vi tende la mano e
vi mette dei sogni nel cuore. E' bello
questo. Che bella testimonianza
quella di voi giovani che siete passati
per questa strada, che ieri vi siete
riempiti di amore in questa casa e
oggi avete potuto costruire il vostro
futuro! Voi siete per tutti noi il segno
delle immense potenzialità che ogni
persona possiede. Per questi bambini
e bambine voi siete il miglior
esempio da seguire, la speranza che
anche loro potranno farcela. Tutti
abbiamo bisogno di modelli da
seguire; i bambini hanno bisogno di
guardare avanti e di trovare modelli
positivi: “voglio essere come lui,
voglio essere come lei”, sentono e
dicono. Tutto quello che voi giovani
potete fare, come venire a stare con
loro, a giocare, a passare il tempo, è
importante. Siate per loro, come
diceva il Piccolo Principe, le stelline
che illuminano la notte.[1] Alcuni di



voi, giovani che ci accompagnate,
provenite dalle comunità native. Con
tristezza vedete la distruzione dei
boschi. I vostri nonni vi hanno
insegnato a scoprirli, in essi
trovavano il loro cibo e la medicina
che li guariva: lo avete rappresentato
bene all'inizio qui. Oggi siete
devastati dalla vertigine di un
malinteso progresso. I fiumi che
hanno visto i vostri giochi e vi hanno
dato da mangiare oggi sono
insudiciati, inquinati, morti. Giovani,
non rassegnatevi a ciò che sta
succedendo. Non rinunciate
all’eredità dei vostri nonni, non
rinunciate alla vostra vita e ai vostri
sogni. Mi piacerebbe invogliarvi a
studiare: preparatevi, approfittate
dell’opportunità che avete per
formarvi, questa opportunità che vi
dà la Fondazione Apronia. Il mondo
ha bisogno di voi, giovani dei popoli
originari, e ha bisogno di voi non
mascherati, ma così come siete. Non
mascherati da cittadini di un altro



popolo, no, come siete voi, così
abbiamo bisognno di voi. Non
rassegnatevi ad essere il vagone di
coda della società, agganciati e
trascinati! No, non siate mai vagoni
di coda, abbiamo bisogno di voi come
motore che spinge. E vi raccomando
una cosa: ascoltate i vostri nonni,
apprezzate le vostre tradizioni, non
frenate la vostra curiosità. Cercate le
vostre radici e, nello stesso tempo,
aprite gli occhi alla novità, sì… e fate
la vostra sintesi. Restituite al mondo
quello che imparate perché il mondo
ha bisogno di voi originali, come
realmente siete, non come
imitazioni. Abbiamo bisogno di voi
autentici, giovani fieri di appartenere
ai popoli amazzonici e che offrono
all’umanità un’alternativa di vita
autentica. Amici, le nostre società
molte volte hanno bisogno di
correggere la rotta e voi, giovani dei
popoli originari – ne sono sicuro –,
potete aiutare moltissimo in questa
sfida, soprattutto insegnandoci uno



stile di vita che si basi sulla cura e
non sulla distruzione di tutto quello
che si oppone alla nostra avarizia. E
un’altra cosa importante, è che
desidero ringraziare il padre Xavier
[Arbex de Morsier, fondatore
dell’Associazione Apronia]. Padre
Xavier ha sofferto molto, e questo gli
è costato. Semplicemente, grazie.
Grazie per il suo esempio. Voglio
ringraziare i religiosi e le religiose, le
missionarie laiche che svolgono un
lavoro favoloso e tutti i benefattori
che formano questa famiglia; i
volontari che regalano il proprio
tempo con gratuità che è come
balsamo rinfrescante sulle ferite. E
inoltre ringraziare quanti rafforzano
questi giovani nell’identità
amazzonica e li aiutano a costruire
un futuro migliore per le vostre
comunità e per tutto il pianeta. E
adesso, così come stiamo, chiudiamo
gli occhi e chiediamo a Dio di darci la
benedizione. Che il Signore abbia
pietà e vi benedica, faccia



risplendere il suo volto su di voi, che
il Signore abbia pietà e misericordia
e vi colmi di ogni genere di favori,
nel nome del Padre e del Figlio e
dello Spirito Santo. Amen (cfr Nm
6,24-26; Sal 66; Benedizione del
Tempo Ordinario). E vi chiedo due
cose: di pregare per me, e di non
dimenticarvi che voi siete le stelline
che illuminano la notte. Grazie. [1]
Cfr Antoine de Saint-Exupéry, Il
piccolo principe, XXIV; XXVI.

Incontro con le Autorità, con la
Società civile e con il Corpo
Diplomatico

Giungendo in questa storica casa
rendo grazie a Dio per l’opportunità
che mi ha concesso di calcare, ancora
una volta, il suolo peruviano. Vorrei
che le mie parole fossero di saluto e
gratitudine per ciascuno dei figli e



delle figlie di questo popolo che ha
saputo conservare e arricchire nel
corso del tempo la sua sapienza
ancestrale che è, senza dubbio, uno
dei suoi principali patrimoni. Grazie,
Signor Pedro Paolo Kuczynsky,
Presidente della Nazione, per l’invito
a visitare il Paese e per le parole di
benvenuto che mi ha rivolto a nome
di tutto il suo popolo. Vengo in Perù
con il motto “Uniti per la speranza”.
Permettetemi di dirvi che guardare
questa terra è di per sé un motivo di
speranza. Parte del vostro territorio è
formato dall’Amazzonia, che ho
visitato stamattina e che costituisce
nel suo insieme la più grande foresta
tropicale e il sistema fluviale più
esteso del pianeta. Questo
“polmone”, come lo si è voluto
chiamare, è una delle zone di grande
biodiversità del mondo, dato che
ospita le specie più diverse. Voi
possedete una ricchissima pluralità
culturale, sempre più interattiva, che
costituisce l’anima di questo popolo.



Anima marcata da valori ancestrali
come l’ospitalità, la stima dell’altro, il
rispetto e la gratitudine verso la
madre terra e la creatività per nuovi
progetti, come pure la responsabilità
comunitaria per lo sviluppo di tutti
che si coniuga nella solidarietà,
dimostrata tante volte di fronte alle
diverse catastrofi vissute. In questo
contesto, vorrei segnalare i giovani,
che sono il presente più vitale che
questa società possiede. Col loro
dinamismo e il loro entusiasmo
promettono e invitano a sognare un
futuro di speranza che nasce
dall’incontro tra il culmine della
sapienza ancestrale e gli occhi nuovi
che offre la gioventù. E mi rallegro
anche di un fatto storico: sapere che
la speranza in questa terra ha un
volto di santità. Il Perù ha generato
santi che hanno aperto strade di fede
per tutto il continente americano; per
nominarne solo uno, Martino de
Porres, il quale, figlio di due culture,
mostrò la forza e la ricchezza che



nascono nelle persone quando
mettono l’amore al centro della loro
vita. E potrei continuare a lungo
questa lista materiale e ideale di
ragioni di speranza. Il Perù è terra di
speranza che invita e sfida all’unità
di tutto il suo popolo. Questo popolo
ha la responsabilità di mantenersi
unito precisamente, tra le altre cose,
per difendere tutti questi motivi di
speranza. Su questa speranza si
profila un’ombra, si erge una
minaccia. «Mai l’umanità ha avuto
tanto potere su sé stessa e niente
garantisce che lo utilizzerà bene,
soprattutto se si considera il modo in
cui se ne sta servendo» - dicevo nella
Lettera enciclica Laudato si'.
[1]Questo si manifesta con chiarezza
nel modo in cui stiamo spogliando la
terra delle risorse naturali, senza le
quali non è possibile alcuna forma di
vita. La perdita di foreste e boschi
implica non solo la perdita di specie
viventi, che potrebbero anche
significare nel futuro risorse



estremamente importanti, ma anche
la perdita di relazioni vitali che
finiscono per alterare tutto
l’ecosistema.[2] In questo contesto,
“uniti per difendere la speranza”
significa promuovere e sviluppare
un’ecologia integrale come
alternativa a «un modello di sviluppo
ormai superato ma che continua a
produrre degrado umano, sociale e
ambientale».[3]E questo richiede di
ascoltare, riconoscere e rispettare le
persone e i popoli locali come validi
interlocutori. Essi mantengono un
legame diretto con il territorio,
conoscono i suoi tempi e i suoi
processi e sanno, pertanto, gli effetti
catastrofici che, in nome dello
sviluppo, provocano molte iniziative,
alterando tutta la trama vitale che
costituisce la nazione. Il degrado
dell’ambiente, purtroppo, è
strettamente legato al degrado
morale delle nostre comunità. Non
possiamo pensarle come due
questioni separate. A titolo di



esempio, le estrazioni minerarie
irregolari sono diventate un pericolo
che distrugge la vita delle persone; le
foreste e i fiumi vengono devastati
con tutta la loro ricchezza. Questo
processo di degrado implica e
alimenta organizzazioni al di fuori
delle strutture legali che degradano
tanti nostri fratelli sottomettendoli
alla tratta – nuova forma di schiavitù
–, al lavoro irregolare, alla
delinquenza… e ad altri mali che
colpiscono gravemente la loro
dignità e, insieme, la dignità di
questa nazione. Lavorare uniti per
difendere la speranza esige di essere
molto attenti a un’altra forma –
spesso sottile – di degrado
ambientale che inquina
progressivamente tutto il tessuto
vitale: la corruzione. Quanto male
procura ai nostri popoli
latinoamericani e alle democrazie di
questo benedetto continente tale
“virus” sociale, un fenomeno che
infetta tutto, e i poveri e la madre



terra sono i più danneggiati. Quello
che si può fare per lottare contro
questo flagello sociale merita il
massimo della considerazione e del
sostegno; e questa lotta ci impegna
tutti. “Uniti per difendere la
speranza”, implica maggior cultura
della trasparenza tra enti pubblici,
settore privato e società civile, e non
escludo le organizzazioni
ecclesiastiche. Nessuno può dirsi
estraneo a questo processo; la
corruzione è evitabile ed esige
l’impegno di tutti. Coloro che
occupano incarichi di responsabilità,
in qualunque settore, li incoraggio e
li esorto a impegnarsi in tal senso per
offrire, al vostro popolo e alla vostra
terra, la sicurezza che nasce dalla
convinzione che il Perù è uno spazio
di speranza e di opportunità… ma
per tutti, non per pochi! Perché ogni
peruviano, ogni peruviana possano
sentire che questo Paese è suo, non di
un altro, e che può stabilirvi
relazioni di fraternità e di



uguaglianza con il prossimo e aiutare
l’altro quando ne ha bisogno; una
terra in cui si possa realizzare il
proprio futuro. E così costruire un
Perù che abbia spazio per «tutte le
stirpi»[4], in cui possa realizzarsi «la
promessa della vita peruviana».[5]
Desidero assicurare nuovamente a
voi l’impegno della Chiesa Cattolica,
che ha accompagnato la vita di
questa Nazione, in questo sforzo che
ci accomuna di portare avanti il
lavoro perché il Perù continui ad
essere una terra di speranza. Santa
Rosa da Lima interceda per ognuno
di voi e per questa benedetta
Nazione. Nuovamente grazie. [1]
Lett. enc. Laudato si’, 104. [2] Cfr
ibid., 32. [3] Messaggio Urbi et Orbi
25 dicembre 2017. [4] José María
Arguedas, Todas las sangres, Buenos
Aires, 1964: trad. it. Tutte le stirpi,
Torino 1974. [5] Jorge Basadre, La
promesa de la vida peruana, Lima,
19582.



Santa Messa

Queste terre hanno sapore di
Vangelo. Tutto l’ambiente che ci
circonda e questo immenso mare
sullo sfondo ci aiutano a
comprendere meglio l’esperienza che
gli apostoli hanno vissuto con Gesù e
che oggi anche noi siamo chiamati a
vivere. Mi fa piacere sapere che siete
arrivati da diversi luoghi del nord
peruviano per celebrare questa gioia
del Vangelo. I discepoli di ieri, come
tanti di voi oggi, si guadagnavano da
vivere con la pesca. Uscivano sulle
barche come alcuni di voi
continuano a fare sui “cavallini di
totora” [piccole imbarcazioni
monoposto costruite con la pianta
chiamata totora] e tanto loro quanto
voi con lo stesso fine: guadagnarsi il
pane quotidiano. In questo si giocano
molte delle nostre fatiche di ogni
giorno: poter portare avanti le nostre



famiglie e procurare ad esse quanto
le aiuterà a costruire un futuro
migliore. Questa «laguna con pesci
dorati», come hanno voluto
chiamarla, è stata fonte di vita e
benedizione per molte generazioni.
Nel corso del tempo ha saputo
nutrire sogni e speranze. Voi, come
gli apostoli, conoscete la forza della
natura e avete sperimentato i suoi
colpi. Come essi affrontarono la
tempesta sul lago, a voi è toccato
affrontare il duro colpo del “Niño
costiero”, le cui conseguenze
dolorose sono tuttora presenti in
tante famiglie, specialmente quelle
che non hanno ancora potuto
ricostruire le loro case. Anche per
questo ho voluto venire e pregare qui
con voi. Portiamo a questa Eucaristia
anche quel momento tanto difficile
che interpella e pone molte volte in
dubbio la nostra fede. Vogliamo
unirci a Gesù. Lui conosce il dolore e
le prove; Lui ha attraversato tutti i
dolori per poterci accompagnare nei



nostri. Gesù sulla croce vuole essere
vicino ad ogni situazione dolorosa
per darci la mano e aiutarci ad
alzarci. Perché Egli è entrato nella
nostra storia, ha voluto condividere il
nostro cammino e toccare le nostre
ferite. Non abbiamo un Dio estraneo
a quello che sentiamo e soffriamo, al
contrario, in mezzo al dolore ci offre
la sua mano. Questi scossoni mettono
in discussione e in gioco il valore del
nostro spirito e dei nostri
atteggiamenti più elementari. Allora
ci rendiamo conto di quanto sia
importante non essere soli ma uniti,
pieni di quella unità che è frutto
dello Spirito Santo. Che cosa è
successo alle fanciulle del Vangelo
che abbiamo ascoltato [cfr Mt
25,1-13]? Improvvisamente sentono
un grido che le sveglia e le mette in
movimento. Alcune si resero conto di
non avere l’olio necessario per
illuminare la strada nell’oscurità,
altre invece riempirono le loro
lampade e poterono trovare e



illuminare la strada che le portava
allo sposo. Nel momento indicato
ognuna mostrò di che cosa aveva
riempito la sua vita. No tenemos un
Dios ajeno a lo que sentimos y
sufrimos, al contrario, en medio del
dolor nos entrega su mano. Lo stesso
succede a noi. In determinate
circostanze comprendiamo con che
cosa abbiamo riempito la nostra vita.
Com’è importante riempire la nostra
vita con quell’olio che permette di
accendere le nostre lampade nelle
molteplici situazioni di oscurità e
trovare le strade per andare avanti!
So che, nel momento di oscurità,
quando avete sentito il colpo del
Niño, queste terre hanno saputo
mettersi in movimento e queste terre
avevano l’olio per correre e aiutarsi
come veri fratelli. C’era l’olio della
solidarietà, della generosità che vi ha
messi in movimento e siete andati
incontro al Signore con innumerevoli
gesti concreti di aiuto. In mezzo
all’oscurità, insieme a tanti altri, siete



stati torce vive e avete illuminato la
strada con mani aperte e disponibili
per alleviare il dolore e condividere
quello che avevate nella vostra
povertà. Nella Lettura evangelica,
possiamo notare come le fanciulle
che non avevano l’olio andarono al
villaggio a comprarlo. Nel momento
cruciale della loro vita, si accorsero
che le loro lampade erano vuote, che
mancava loro l’essenziale per
trovare la strada della gioia
autentica. Erano sole e così
restarono, sole, fuori dalla festa. Ci
sono cose, come ben sapete, che non
si improvvisano e tanto meno si
comprano. L’anima di una comunità
si misura da come riesce ad unirsi
per affrontare i momenti difficili, di
avversità, per mantenere viva la
speranza. Con questo atteggiamento
date la più grande testimonianza
evangelica. Il Signore ci dice: «Da
questo tutti sapranno che siete miei
discepoli: se avete amore gli uni per
gli altri» (Gv 13,35). Perché la fede ci



apre ad avere un amore concreto,
non di idee, concreto, fatto di opere,
di mani tese, di compassione; che sa
costruire e ricostruire la speranza
quando tutto sembra perduto. Così
diventiamo partecipi dell’azione
divina, quella che ci descrive
l’apostolo Giovanni quando ci mostra
Dio che asciuga le lacrime dei suoi
figli. E quest’opera divina Dio lo
compie con la stessa tenerezza di una
madre che cerca di asciugare le
lacrime dei suoi figli. Com’è bella la
domanda che può fare a ognuno di
noi il Signore alla fie della giornata:
quante lacrime hai asciugato oggi?
Altre tempeste possono sferzare
queste coste e, nella vita dei figli di
queste terre, hanno effetti
devastanti. Tempeste che ci
interpellano anche come comunità e
mettono in gioco il valore del nostro
spirito. Si chiamano violenza
organizzata, come il “sicariato” e
l’insicurezza che esso crea; si
chiamano mancanza di opportunità



educative e di lavoro, specialmente
tra i più giovani, che impedisce loro
di costruire un futuro con dignità; la
mancanza di un alloggio sicuro per
tante famiglie costrette a vivere in
zone ad alta instabilità e senza
accessi sicuri; come pure tante altre
situazioni che voi conoscete e
soffrite, che come le peggiori
inondazioni abbattono la mutua
fiducia, tanto necessaria per
costruire una rete di sostegno e di
speranza. Inondazioni che investono
l’anima e reclamano da noi l’olio che
abbiamo per farvi fronte. Quanto
olio hai? Molte volte ci
interroghiamo su come affrontare
queste tempeste, o su come aiutare i
nostri figli e superare queste
situazioni. Voglio dirvi: non c’è altra
via d’uscita migliore di quella del
Vangelo, e si chiama Gesù Cristo.
Riempite sempre la vostra vita di
Vangelo. Voglio esortarvi ad essere
comunità che si lasci ungere dal suo
Signore con l’olio dello Spirito. Lui



trasforma tutto, rinnova tutto,
consola tutto. In Gesù abbiamo la
forza dello Spirito per non accettare
come normale ciò che ci fa male, non
renderlo una cosa naturale, non
“naturalizzare”, ciò che ci inaridisce
lo spirito e, quel che è peggio, ci ruba
la speranza. I peruviani, in questo
momento della loro storia, non
hanno diritto a lasciarsi rubare la
speranza! In Gesù abbiamo lo Spirito
che ci mantiene uniti per sostenerci a
vicenda e far fronte a ciò che vuole
prendersi il meglio delle nostre
famiglie. In Gesù Dio ci rende
comunità credente capace di
sostenersi; comunità che spera e
perciò lotta per respingere e
trasformare le molteplici avversità;
comunità che ama perché non
permette che stiamo con la mani in
mano. Con Gesù l’anima di questo
popolo di Trujillo potrà continuare a
chiamarsi “la città dell’eterna
primavera”, perché con Lui tutto
diventa occasione di speranza.



Conosco l’amore che questa terra
prova verso la Madonna, e so quanto
la devozione a Maria vi sostiene
portandovi sempre a Gesù. E dandoci
l’unico consiglio che sempre ripete:
“Fate quello che Lui vi dirà” (cfr Gv
2,5). Chiediamo a lei che ci ponga
sotto il suo manto e che ci porti
sempre a suo Figlio; ma diciamolo
cantando con questa bella canzone
marinara: «Madonnina della porta,
dammi la tua benedizione.
Madonnina della porta, dacci pace e
tanto amore». Siete capaci di
cantarla? La cantiamo insieme? Chi
comincia a cantare? «Madonnina
della porta…”. Nessuno canta? Il coro
nemmeno? Allora recitiamola, se non
la cantiamo. Insieme: «Madonnina
della porta, dammi la tua
benedizione. Madonnina della porta,
dacci pace e tanto amore». Un’altra
volta! «Madonnina della porta,
dammi la tua benedizione.
Madonnina della porta, dacci pace e
tanto amore».



Preghiera dell'ora media con
religiose di vita contemplativa

Care sorelle dei diversi monasteri di
vita contemplativa, che bello trovarci
qui, in questo Santuario del Signore
dei Miracoli, tanto frequentato dai
peruviani, per chiedergli la sua
grazia e perché ci mostri la sua
vicinanza e la sua misericordia! Egli,
che è il «faro che guida, che ci
illumina con il suo amore divino».
Vedendovi qui, mi viene un cattivo
pensiero: che abbiate approfittato
per uscire un po' dal convento e fare
una piccola passeggiata! Grazie,
Madre Soledad, per le Sue parole di
benvenuto, e a tutte voi che «dal
silenzio del chiostro camminate
sempre al mio fianco». E
permettetemi, perché mi tocca il
cuore, di mandare da qui un saluto ai
miei quattro Carmeli di Buenos
Aires. Voglio mettere anche loro



davanti al Signore dei Miracoli,
perché mi hanno accompagnato nel
mio ministero in quella diocesi, e
desidero che siano qui perché il
Signore le benedica. Non siete gelose,
no? [rispondono: No!] Ascoltiamo le
parole di San Paolo, ricordandoci che
abbiamo ricevuto lo spirito filiale che
ci rende figli di Dio (cfr Rm 8,15-16).
Queste poche parole condensano la
ricchezza di ogni vocazione cristiana:
la gioia di saperci figli. Questa è
l’esperienza che sostiene la nostra
vita, la quale vuol’essere sempre una
risposta grata a quell’amore. Com’è
importante rinnovare giorno per
giorno questa gioia! Soprattutto nei
momenti in cui la gioia sembra che
sia scomparsa o l’anima è annebbiata
o ci sono cose che non si capiscono;
allora chiedere questo nuovamente e
dire di nuovo: “Sono figlia, sono figlia
di Dio”. Una via privilegiata che voi
avete per rinnovare questa certezza
è la vita di preghiera, preghiera
comunitaria e personale. La



preghiera è il nucleo della vostra vita
consacrata, della vostra vita
contemplativa ed è il modo di
coltivare l’esperienza di amore che
sorregge la nostra fede, e come ben ci
diceva la Madre Soledad, è una
preghiera sempre missionaria. Non è
una preghiera che rimbalza contro il
muro del convento e torna indietro,
no, è una preghiera che esce e va e
va… La preghiera missionaria è
quella che ottiene di unirsi ai fratelli
nelle varie circostanze in cui si
trovano e pregare perché non
manchino loro l’amore e la speranza.
Così diceva Santa Teresa di Gesù
Bambino: «Capii che solo l’amore
spinge all’azione le membra della
Chiesa e che, spento questo amore,
gli apostoli non avrebbero più
annunziato il Vangelo, i martiri non
avrebbero più versato il loro sangue.
Compresi e conobbi che l’amore
abbraccia in sé tutte le vocazioni, che
l’amore è tutto, che si estende a tutti i
tempi e a tutti i luoghi, in una parola,



che l'amore è eterno. […] Nel cuore
della Chiesa, mia madre, io sarò
l’amore».[1] Che ognuna di voi possa
dire questo! Se qualcuna è un po’
“fiacca” e si è spento in lei il
fuocherello dell’amore, lo chieda, lo
chieda! E’ un regalo di Dio poter
amare. Essere l’amore! È saper stare
accanto alla sofferenza di tanti
fratelli e dire con il salmista: «Nel
pericolo ho gridato al Signore: mi ha
risposto, il Signore, e mi ha tratto in
salvo» (Sal 117,5). Così la vostra vita
nella clausura riesce ad avere una
portata missionaria e universale e
«un ruolo fondamentale nella vita
della Chiesa. Pregate e intercedete
per tanti fratelli e sorelle che sono
carcerati, migranti, rifugiati e
perseguitati, per tante famiglie ferite,
per le persone senza lavoro, per i
poveri, per i malati, per le vittime
delle dipendenze, per citare alcune
situazioni che sono ogni giorno più
urgenti. Voi siete come quegli amici
che portarono il paralitico davanti al



Signore, perché lo guarisse (cfr Mc
2,1-12). Non si vergognavano, erano
“spudorati”, ma in senso buono. Non
ebbero vergogna di fare un buco nel
tetto e far scendere il paralitico. Siate
“spudorate”, non vergognatevi di
fare in modo, con la preghiera, che la
miseria degli uomini si avvicini alla
potenza di Dio. Questa è la vostra
preghiera. Attraverso la preghiera
voi, giorno e notte, avvicinate al
Signore la vita di tanti fratelli e
sorelle che per diverse situazioni non
possono raggiungerlo per fare
esperienza della sua misericordia
risanatrice, mentre Lui li attende per
fare loro grazia. Con la vostra
preghiera potete guarire le piaghe di
tanti fratelli».[2] Proprio per questo
possiamo affermare che la vita di
clausura non imprigiona né restringe
il cuore, ma piuttosto lo allarga. Guai
alla religiosa che ha il cuore ristretto!
Per favore, cercate un rimedio. Non
si può essere religiosa contemplativa
con il cuore ristretto. Che torni a



respirare, che torni a essere un cuore
grande! E inoltre, le religiose con
questo cuore ristretto sono religiose
che hanno perso la fecondità e non
sono madri; si lamentano di tutto,
sono amareggiate, sempre alla
ricerca di qualche quisquilia per
lamentarsi. La santa Madre [Teresa
di Gesù] diceva: «Guai alla monaca
che dice: “Mi hanno fatto
un’ingiustizia senza motivo!”». Nel
convento non c’è posto per le
“collezioniste di ingiustizie”; ma c’è
posto per quelle che aprono il cuore
e sanno portare la croce, la croce
feconda, la croce dell’amore, la croce
che dà vita. L’amore allarga il cuore,
e perciò con il Signore andiamo
avanti, perché Lui ci rende capaci di
sentire in modo nuovo il dolore, la
sofferenza, la frustrazione, la
sventura di tanti fratelli che sono
vittime di questa “cultura dello
scarto” del nostro tempo. Che
l’intercessione per i bisognosi sia la
caratteristica della vostra preghiera.



Con le braccia in alto, come Mosè,
con il cuore così trafitto,
domandando... E quando è possibile
aiutateli, non solo con la preghiera,
ma anche con il servizio concreto.
Quanti conventi dei vostri, senza
venir meno alla clausura, rispettando
il silenzio, in qualche momento di
parlatorio possono fare tanto bene.
La preghiera di supplica che si fa nei
vostri monasteri, sintonizza con il
Cuore di Gesù che implora il Padre
perché tutti siamo uno, così il mondo
crederà (cfr Gv 17,21). Quanto
abbiamo bisogno dell’unità nella
Chiesa! Che tutti siamo uno. Quanto
abbiamo bisogno che i battezzati
siano uno, che i consacrati siano uno,
che i sacerdoti siano uno, che i
vescovi siano uno! Oggi e sempre!
Uniti nella fede. Uniti dalla speranza.
Uniti dalla carità. In quell’unità che
promana dalla comunione con Cristo
che ci unisce al Padre nello Spirito e,
nell’Eucaristia, ci unisce gli uni agli
altri in questo grande mistero che è



la Chiesa. Vi chiedo, per favore, di
pregare molto per l’unità di questa
amata Chiesa peruviana, perché è
tentata di disunione. A voi affido
l’unità, l’unità della Chiesa, l’unità
degli operatori pastorali, dei
consacrati, del clero e dei vescovi. Il
demonio è menzognero, ed è anche
pettegolo, gli piace portare da una
parte e dall’altra, cerca di dividere,
vuole che nella comunità le une
parlino male delle altre. Questo l’ho
detto tante volte, e perciò mi ripeto:
sapete che cosa è la religiosa
pettegola? E’ una “terrorista”. Peggio
di quelli di Ayacucho di anni fa,
peggio, perché il pettegolezzo è come
una bomba: lei va e “pss… pss…
pss…”, come il diavolo, tira la bomba,
distrugge e se ne va tranquilla.
Niente suore “terroriste”, senza
pettegolezzi. Già sapete che il miglior
rimedio per non spettegolare è
mordersi la lingua. L’infermiera avrà
da fare perché vi si infiammerà la
lingua, ma almeno non avrete tirato



la bomba. Quindi, che non ci siano
pettegolezzi nel convento, perché
questa cosa è ispirata dal diavolo. Lui
per natura è pettegolo e menzognero.
E ricordatevi dei terroristi di
Ayacucho quando vi viene voglia di
spettegolare.. Impegnatevi nella vita
fraterna, facendo in modo che ogni
monastero sia un faro che possa fare
luce in mezzo alla disunione e alla
divisione. Aiutate a profetizzare che
questo è possibile. Che chiunque si
avvicini a voi possa pregustare la
beatitudine della carità fraterna, così
propria della vita consacrata e tanto
necessaria nel mondo di oggi e nelle
nostre comunità. Quando si vive la
vocazione nella fedeltà, la vita si fa
annuncio dell’amore di Dio. Vi
chiedo di non cessare di dare questa
testimonianza. In questa Chiesa delle
Nazarene Carmelitane Scalze mi
permetto di ricordare le parole della
Maestra di vita spirituale, santa
Teresa di Gesù: «Se perdete la guida,
che è il buon Gesù, non troverete la



via». State sempre dietro a Lui. “Sì,
padre, ma a volte Gesù finisce sul
calvario”. Allora vacci pure tu,
perché anche lì Lui ti aspetta, perché
ti ama. «Perché il Signore stesso dice
di essere la via; il Signore dice anche
di essere la luce, e che nessuno può
andare al Padre se non per mezzo di
Lui».[3] Care sorelle, sappiate una
cosa: la Chiesa non vi tollera, la
Chiesa ha bisogno di voi! La Chiesa
ha bisogno di voi. Con la vostra vita
fedele siate fari e indicate Colui che è
via, verità e vita, l’unico Signore che
offre pienezza alla nostra esistenza e
dà la vita in abbondanza.[4] Pregate
per la Chiesa, pregate per i pastori,
per i consacrati, per le famiglie, per
quelli che soffrono, per quelli che
fanno il male e distruggono tanta
gente, per quelli che sfruttano i loro
fratelli. E per favore, continuando
con la lista dei peccatori, non
dimenticatevi di pregare per me.
Grazie. [1] Lettera a Suor Maria del
Sacro Cuore (8 settembre 1896):



Manoscritti autobiografici, Ms B,
[3v.]. [2] Cost. ap. Vultum Dei
quaerere, 16. [3] Il castello interiore,
VI, cap. 7, n. 6. [4] Cfr Cost. ap.
Vultum Dei quaerere, 6.

Preghiera davanti alle reliquie dei
santi peruviani

Dio e Padre nostro, che per mezzo di
Gesù Cristo hai istituito la Chiesa sul
fondamento degli Apostoli, affinché,
guidata dallo Spirito Santo, sia nel
mondo segno e strumento del tuo
amore misericordioso, ti rendiamo
grazie per i doni che hai elargito alla
nostra Chiesa di Lima. Ti
ringraziamo in modo speciale per la
santità fiorita nella nostra terra. La
nostra Chiesa arcidiocesana,
fecondata dal lavoro apostolico di
San Toribio di Mongrovejo;
accresciuta dalla preghiera, dalla



penitenza e dalla carità di Santa Rosa
da Lima e San Martino di Porres;
arricchita dallo zelo missionario di
San Francesco Solano e dall’umile
servizio di San Giovanni Macías;
benedetta dalla testimonianza di vita
cristiana di altri fratelli fedeli al
Vangelo, è grata per la tua azione
nella nostra storia e ti supplica di
poter essere fedele all’eredità
ricevuta. Aiutaci ad essere Chiesa in
uscita, avvicinandoci a tutti,
specialmente ai più svantaggiati;
insegnaci ad essere discepoli
missionari di Gesù Cristo, il Signore
dei Miracoli, vivendo l’amore,
ricercando l’unità e praticando la
misericordia, affinché, protetti
dall’intercessione di Nostra Signora
dell’Evangelizzazione, viviamo e
annunciamo al mondo la gioia del
Vangelo.



Angelus

Cari giovani, sono contento di poter
stare con voi. Questi incontri per me
sono molto importanti e ancora di
più in questo anno nel quale ci
prepariamo per il Sinodo sui giovani.
I vostri volti, le vostre aspirazioni, la
vostra vita sono importanti per la
Chiesa e dobbiamo dare ad essi
l’importanza che meritano e avere il
coraggio che hanno avuto tanti
giovani di questa terra che non
hanno avuto paura di amare e
spendere la propria vita per Gesù .
Cari amici, quanti esempi avete voi!
Penso a San Martín de Porres. Niente
impedì a quel giovane di realizzare i
suoi sogni, niente gli impedì di
spendere la sua vita per gli altri,
niente gli impedì di amare e lo fece
perché aveva sperimentato che il
Signore lo aveva amato per primo.
Così com’era: mulatto e alle prese
con molte privazioni. A uno sguardo
umano, agli occhi dei suoi amici,



sembrava destinato a “perdere”, ma
lui seppe fare la cosa che sarebbe
diventata il segreto della sua vita:
avere fiducia. Avere fiducia nel
Signore che lo amava. E sapete
perché? Perché il Signore per primo
aveva avuto fiducia in lui; come ha
fiducia in ognuno di voi, e non si
stancherà mai di avere fiducia. Ad
ognuno di noi il Signore affida
qualcosa, e la risposta è avere fiducia
in Lui. Ognuno di voi pensi adesso,
nel proprio cuore: che cosa mi ha
affidato il Signore? Che cosa mi ha
affidato il Signore? Ognuno pensi…
Che cosa ho nel mio cuore che mi ha
affidato il Signore? Potrete dirmi: ma
ci sono delle volte in cui diventa
molto difficile. Vi capisco. In quei
momenti possono venire pensieri
negativi, sentire che ci sono tante
situazioni che ci vengono addosso e
sembra che noi rimaniamo “fuori dai
mondiali”; sembra che ci stanno
vincendo. Ma non è così, anche nei
momenti in cui ormai ci arriva



l’eliminazione, continuare ad avere
fiducia. Ci sono momenti in cui
potete pensare che rimarrete senza
poter realizzare i desideri della
vostra vita, i vostri sogni. Tutti
attraversiamo situazioni così. In quei
momenti, quando sembra che si
spenga la fede, non dimenticatevi
che Gesù è accanto a voi. Non datevi
per vinti, non perdete la speranza!
Non dimenticatevi dei santi che dal
cielo ci accompagnano; rivolgetevi a
loro, pregate e non stancatevi di
chiedere la loro intercessione. Sono i
santi di ieri ma anche di oggi: questa
terra ne ha molti, perché è una terra
“colmata di santità”. Il Perù è una
terra “colmata di santità”. Cercate
l’aiuto e il consiglio di persone che
voi sapete sono buone per
consigliarvi, perché i loro volti
esprimono gioia e pace. Fatevi
accompagnare da loro e così andate
avanti nel cammino della vita. Ma c’è
un’altra cosa: Gesù vuole vedervi in
movimento; vuole vederti portare



avanti i tuoi ideali, e che ti decidi a
seguire le sue istruzioni. Lui vi
condurrà sulla via delle beatitudini,
una via per niente facile ma
appassionante, è una via che non si
può percorrere da soli, bisogna
percorrerla in gruppo, dove ciascuno
può collaborare dando il meglio di
sé. Gesù conta su di te come fece
tanto tempo fa con Santa Rosa da
Lima, San Toribio, San Giovanni
Macías, San Francesco Solano e tanti
altri. E oggi domanda a te se, come a
loro: sei disposto, sei disposta a
seguirlo? [rispondono: sì!] Oggi,
domani, sei disposto, sei disposta a
seguirlo? [rispondono: sì!] E tra una
settimana? [rispondono: sì!] Non
esserne così sicuro, non esserne così
sicura. Guardate, se volete essere
disposti a seguirlo, chiedeteGli di
prepararvi il cuore per essere
disposti a seguirlo. E’ chiaro?
[rispondono: sì!] Cari amici, il
Signore vi guarda con speranza, non
si scoraggia mai riguardo a noi. Forse



a noi succede che ci scoraggiamo di
un amico, di un’amica, perché ci
sembrava bravo e poi invece
abbiamo visto che non era così
bravo, ci scoraggiamo e lo lasciamo
da parte. Gesù non si scoraggia mai,
mai. “Padre, ma se Lei sapesse le cose
che io faccio…, dico una cosa e ne
faccio un’altra, la mia vita non è del
tutto pulita…”. Ma nonostante tutto,
Gesù non si scoraggia nei vostri
confronti. E adesso facciamo un po’
di silenzio. Ognuno guardi nel
proprio cuore, com’è la sua vita. La
guardi nel cuore. E troverai che in
certi momenti ci sono cose buone, in
altri ci sono cose che non sono tanto
buone, e nonostante tutto Gesù non
si scoraggia nei vostri confronti. E
nel tuo cuore digli: “Grazie, Gesù,
grazie perché sei venuto per
accompagnarmi anche quando ero in
una brutta situazione. Grazie, Gesù”.
Lo diciamo tutti insieme: Grazie,
Gesù. [ripetono: “Grazie, Gesù”]. E’
molto bello vedere le foto ritoccate



digitalmente, ma questo serve solo
per le foto, non possiamo fare il
“fotoshop” agli altri, alla realtà, a noi
stessi. I filtri colorati e l’alta
definizione vanno bene solo nei
video, ma non possiamo mai
applicarli agli amici. Ci sono foto che
sono molto belle, ma sono tutte
truccate, e lasciate che vi dica che il
cuore non si può “fotoshoppare”,
perché è lì che si gioca l’amore vero,
è lì che si gioca la felicità, è lì che
mostri quello che sei: com’è il tuo
cuore? Gesù non vuole che ti
“trucchino” il cuore, Lui ti ama così
come sei e ha un sogno da realizzare
con ognuno di voi. Non
dimenticatelo, Lui non si scoraggia
riguardo a noi. E se voi vi scoraggiate
vi invito a prendere la Bibbia, e
leggendo ricordare gli amici che
Gesù ha scelto, che Dio ha scelto.
Mosè era balbuziente; Abramo, un
vecchio; Geremia era molto giovane;
Zaccheo, uno piccoletto; i discepoli,
quando Gesù diceva loro di pregare



si addormentavano; la Maddalena,
una pubblica peccatrice; Paolo, un
persecutore di cristiani; e Pietro, lo
rinnegò…, poi è stato fatto Papa, ma
lo rinnegò… E così potremmo
continuare questo elenco. Gesù ti
vuole bene così come sei, come ha
voluto bene a questi suoi amici così
com’erano, con i loro difetti, con la
voglia di correggersi, ma così come
sei, così ti ama il Signore. Non ti devi
truccare, non truccarti il cuore, ma
mostrati davanti a Gesù come sei
perché Lui ti possa aiutare a
progredire nella vita. Quando Gesù ci
guarda, non pensa a quanto siamo
perfetti, ma a tutto l’amore che
abbiamo nel cuore da offrire e per
seguire Lui. Per Lui, quella è la cosa
importante, la cosa più grande:
quanto amore ho io nel mio cuore? E
questa domanda voglio che la
facciamo anche a nostra Madre:
“Madre, amata Vergine Maria,
guarda l’amore che ho nel cuore. E’
poco? E’ tanto? Non so se è amore”. E



siate sicuri che Lei vi accompagnerà
in ogni momento della vita, in tutti
gli incroci delle vostre strade,
specialmente quando dovrete
prendere decisioni importanti. Non
scoraggiatevi, non scoraggiatevi!
Andate avanti, tutti insieme! Perché
la vita vale la pena di essere vissuta a
fronte alta. E che Dio vi benedica!

Santa Messa

«Alzati, va’ a Ninive, la grande città, e
annuncia loro quanto ti dico» (Gn
3,2). Con queste parole il Signore si
rivolgeva a Giona mettendolo in
movimento verso quella grande città
che era sul punto di essere distrutta a
causa dei suoi molti mali. Vediamo
anche Gesù, nel Vangelo, in cammino
verso la Galilea per predicare la sua
buona notizia (cfr Mc 1,14).
Entrambe le letture ci rivelano Dio in



movimento davanti alle città di ieri e
di oggi. Il Signore si mette in
cammino: va a Ninive, in Galilea,… a
Lima, a Trujillo, a Puerto
Maldonado… il Signore viene qui. Si
mette in movimento per entrare
nella nostra storia personale,
concreta. Lo abbiamo celebrato da
poco: è l’Emmanuele, il Dio che vuole
stare sempre con noi. Sì, qui a Lima,
o dovunque stai vivendo, nella vita
quotidiana del lavoro sempre uguale,
nell’educazione dei figli, piena di
speranza, tra le tue aspirazioni e i
tuoi impegni; nell’intimità della casa
e nel rumore assordante delle nostre
strade. E’ lì, in mezzo alle strade
polverose della storia, dove il Signore
ti viene incontro. Certe volte può
succederci lo stesso che a Giona. Le
nostre città, con le situazioni di
dolore e di ingiustizia che ogni
giorno si ripetono, possono suscitare
in noi la tentazione di fuggire, di
nasconderci, di defilarci. E i motivi, a
Giona e ai noi, non mancano.



Guardando la città potremmo
cominciare a constatare che ci sono
«ci sono cittadini che ottengono i
mezzi adeguati per lo sviluppo della
vita personale e familiare, e questo ci
rallegra; però sono moltissimi i “non
cittadini”, i “cittadini a metà” o gli
“avanzi urbani”»[1] che stanno ai
bordi delle nostre strade, che vanno
a vivere ai margini delle nostre città
senza condizioni necessarie per
condurre una vita dignitosa, e fa
male constatare che molte volte tra
questi “avanzi umani” si trovano i
volti di tanti bambini e adolescenti.
Si trova il volto del futuro. E vedendo
queste cose nelle nostre città, nei
nostri quartieri – che potrebbero
essere luoghi di incontro e di
solidarietà, di gioia –finisce per
provocare quella che potremmo
chiamare la sindrome di Giona: uno
spazio di fuga e di sfiducia (cfr Gn
1,3). Uno spazio per l’indifferenza,
che ci trasforma in anonimi e sordi
davanti agli altri, ci fa diventare



esseri impersonali dal cuore asettico,
e con questo atteggiamento facciamo
male all’anima del popolo, di questo
nobile popolo. Come ci faceva notare
Benedetto XVI, «la misura
dell’umanità si determina
essenzialmente nel suo rapporto con
la sofferenza e col sofferente. Una
società che non riesce ad accettare i
sofferenti e non è capace di
contribuire mediante la com-
passione a far sì che la sofferenza
venga condivisa e portata anche
interiormente è una società crudele e
disumana».[2] Quando arrestarono
Giovanni [il Battista], Gesù si recò in
Galilea a predicare il Vangelo di Dio.
A differenza di Giona, Gesù, di fronte
a un avvenimento doloroso e
ingiusto come fu l’arresto di
Giovanni, entra nella città, entra in
Galilea e comincia da quella piccola
popolazione a seminare quello che
sarebbe stato l’inizio della più grande
speranza: il Regno di Dio è vicino,
Dio è in mezzo a noi. E il Vangelo



stesso ci mostra la gioia e l’effetto a
catena che questo produce: cominciò
con Simone e Andrea, poi Giacomo e
Giovanni (cfr Mc 1,14-20) e, a partire
da allora, passando per Santa Rosa
da Lima, San Toribio, San Martino de
Porres, San Giovanni Macías, San
Francesco Solano, è giunto fino a noi
annunciato dalla nube di testimoni
che hanno creduto in Lui. E’ arrivato
fino a Lima, fino a noi per
impegnarsi nuovamente come un
rinnovato antidoto contro la
globalizzazione dell’indifferenza.
Perché davanti a questo Amore non
si può rimanere indifferenti. Gesù ha
chiamato i suoi discepoli a vivere
nell’oggi ciò che ha sapore di
eternità: l’amore per Dio e per il
prossimo; e lo fa nell’unica maniera
in cui può farlo, alla maniera divina:
suscitando la tenerezza e l’amore
misericordioso, suscitando la
compassione e aprendo i loro occhi
perché imparino a guardare la realtà
in maniera divina. Li invita a creare



nuovi legami, nuove alleanze
portatrici di eternità. Gesù percorre
la città; lo fa con i suoi discepoli e
comincia a vedere, ad ascoltare, a
fare attenzione a coloro che avevano
ceduto sotto il manto
dell’indifferenza, lapidati dal grave
peccato della corruzione. Comincia a
svelare tante situazioni che
soffocavano la speranza del suo
popolo suscitando una nuova
speranza. Chiama i suoi discepoli e li
invita ad andare con Lui, li invita a
percorrere la città, ma cambia loro il
ritmo, insegna a guardare ciò a cui
fino ad ora passavano sopra, indica
nuove urgenze. Convertitevi, dice
loro, il Regno dei Cieli è incontrare in
Gesù Dio che mescola la sua vita con
la vita del suo popolo, si coinvolge e
coinvolge altri perché non abbiano
paura di fare di questa storia una
storia di salvezza (cfr Mc 1,15.21ss.).
Gesù continua a camminare per le
nostre strade, come ieri continua a
bussare alle porte, a bussare ai cuori



per riaccendere la speranza e gli
aneliti: che il degrado sia superato
dalla fraternità, l’ingiustizia vinta
dalla solidarietà e la violenza spenta
con le armi della pace. Gesù continua
a chiamare e vuole ungerci col suo
Spirito perché anche noi andiamo a
ungere con quella unzione capace di
guarire la speranza ferita e
rinnovare il nostro sguardo. Gesù
continua a camminare e risveglia la
speranza che ci libera da rapporti
vuoti e da analisi impersonali e ci
chiama a coinvolgerci come fermenti
lì dove siamo, dove ci è dato di
vivere, in quell’angolino di tutti i
giorni. Il Regno dei Cieli è in mezzo a
voi – ci dice –, è lì dove sappiamo
usare un po’ di tenerezza e di
compassione, dove non abbiamo
paura di creare spazi perché i ciechi
vedano, i paralitici camminino, i
lebbrosi siano purificati e i sordi
odano (cfr Lc 7,22), e così tutti quelli
che davamo per perduti godano della
Risurrezione. Dio non si stanca e non



si stancherà di camminare per
raggiungere i suoi figli. Ciascuno dei
suoi figli. Come accenderemo la
speranza se mancano profeti? Come
affronteremo il futuro se ci manca
l’unità? Come arriverà Gesù in tanti
posti, se mancano audaci e validi
testimoni? Oggi il Signore ti chiama a
percorrere con Lui la città,ti invita a
camminare con Lui la tua città. Ti
chiama ad essere suo discepolo
missionario, e così a diventare
partecipe di quel grande sussurro
che vuole continuare a risuonare in
ogni angolo della nostra vita:
Rallegrati, il Signore è con te!

Incontro con i Vescovi

Cari fratelli nell’episcopato, grazie
per le parole che mi hanno rivolto il
Cardinale Arcivescovo di Lima e il
Presidente della Conferenza



Episcopale a nome di tutti i presenti.
Desideravo trovarmi con voi.
Conservo un bel ricordo della visita
ad limina dello scorso anno. Penso
che allora abbiamo parlato di molte
cose, e perciò quello che dirò oggi
non sarà molto ampio. Le giornate
passate tra voi sono state molto
intense e gratificanti. Ho potuto
ascoltare e vivere le diverse realtà
che formano questo Paese – una
rappresentanza – e condividere da
vicino la fede del santo Popolo fedele
di Dio, che ci fa tanto bene. Grazie
per l’opportunità di poter “toccare”
la fede del Popolo, di questo Popolo
che Dio vi ha affidato. E davvero qui
non si può non toccare! Se tu non
tocchi la fede del Popolo, la fede del
Popolo non tocca te; ma essere lì, con
le strade piene, è una grazia e c’è da
mettersi in ginocchio. Il motto di
questo viaggio ci parla di unità e di
speranza. E’ un programma arduo,
ma al tempo stesso stimolante, che ci
fa pensare alle imprese di San



Toribio di Mogrovejo, Arcivescovo di
questa Sede e patrono dell’episcopato
latinoamericano, un esempio di
«costruttore di unità ecclesiale»,
come lo definì il mio predecessore
San Giovanni Paolo II nel suo primo
viaggio apostolico in questa terra.[1]
E’ significativo che questo santo
Vescovo sia rappresentato nei ritratti
come un “nuovo Mosè”. Come sapete,
in Vaticano si conserva un quadro
che raffigura San Toribio che
attraversa un grande fiume, le cui
acque si aprono al suo passaggio
come se si trattasse del mar Rosso,
perché possa giungere all’altra
sponda dove lo aspetta un numeroso
gruppo di indigeni. Alle spalle di San
Toribio c’è una gran moltitudine di
persone, che è il popolo fedele che
segue il suo pastore nell’opera
dell’evangelizzazione.[2] Questo
quadro si trova nella Pinacoteca
Vaticana. Questa bella immagine mi
offre lo spunto per incentrare su di
essa la mia riflessione con voi. San



Toribio, l’uomo che ha saputo
arrivare all’altra sponda. Lo vediamo
fin dal momento in cui riceve il
mandato di venire in queste terre
con la missione di essere padre e
pastore. Lasciò un terreno sicuro per
addentrarsi in un universo
totalmente nuovo, sconosciuto e
pieno di sfide. Andò verso una terra
promessa guidato dalla fede come
«fondamento di ciò che si spera» (Eb
11,1). La sua fede e la sua fiducia nel
Signore lo spinsero allora e lo
spingeranno per tutta la sua vita a
passare all’altra riva, dove Lui lo
aspettava in mezzo a una
moltitudine. 1. Volle andare all’altra
riva in cerca dei lontani e dei
dispersi. A tale scopo dovette lasciare
le comodità del vescovado e
percorrere il territorio affidatogli, in
continue visite pastorali, cercando di
arrivare e stare là dove c’era bisogno,
e quanto c’era bisogno! Andava
incontro a tutti per sentieri che, a
detta del suo segretario, erano più



per le capre che per le persone.
Doveva affrontare i più diversi climi
e ambienti; «di 22 anni di episcopato
– 22 e un pezzetto –, 18 li passò fuori
da Lima, fuori dalla sua città,
percorrendo per tre volte il suo
territorio»,[3] che andava da Panama
fino all’inizio della capitania del
Chile, che non so dove iniziasse a
quei tempi – forse all’altezza di
Iquique, non sono sicuro – ma fino
all’inizio della capitania del Chile.
Come qualcuna delle vostre diocesi,
niente di più! Diciotto anni
percorrendo per tre volte il suo
territorio, sapeva che questa era
l’unica forma di pastorale: stare
vicino distribuendo i doni di Dio,
esortazione che dava anche
continuamente ai suoi presbiteri. Ma
non lo faceva con le parole bensì con
la sua testimonianza, stando lui
stesso in prima linea
nell’evangelizzazione. Oggi lo
chiameremmo un vescovo “di
strada”. Un vescovo con le suole



consumate dal camminare,
dall’andare incontro per
«annunciare il Vangelo a tutti, in tutti
i luoghi, in tutte le occasioni, senza
indugio, senza repulsioni e senza
paura. La gioia del Vangelo è per
tutto il popolo, non può escludere
nessuno».[4] Come sapeva bene
questo San Toribio! Senza paura e
senza repulsioni si addentrò nel
nostro continente per annunciare la
Buona Notizia. 2. Volle arrivare
all’altra riva non solo geografica ma
anche culturale. Fu così che
promosse con molti mezzi
un’evangelizzazione nella lingua
nativa. Con il terzo Concilio di Lima
dispose che i catechismi fossero
realizzati e tradotti in quechua e in
aymara. Spinse il clero a studiare e
conoscere la lingua dei loro fedeli
per poter amministrare i Sacramenti
in modo comprensibile. Io penso alla
riforma liturgica di Pio XII, quando
iniziò con questo a riprendere per
tutta la Chiesa … Visitando il suo



Popolo e vivendo con esso si rese
conto che non bastava raggiungerlo
solo fisicamente, ma era necessario
imparare a parlare il linguaggio degli
altri: solo così il Vangelo avrebbe
potuto essere capito e penetrare nei
cuori. Com’è urgente questa visione
per noi, pastori del secolo XXI!, ai
quali tocca imparare un linguaggio
totalmente nuovo com’è quello
digitale, per fare un esempio.
Conoscere il linguaggio attuale dei
nostri giovani, delle nostre famiglie,
dei bambini… Come seppe vedere
bene San Toribio, non basta solo
arrivare in un posto e occupare un
territorio, bisogna poter suscitare
processi nella vita delle persone
perché la fede metta radici e sia
significativa. E a tale scopo
dobbiamo parlare la loro lingua.
Occorre arrivare lì dove si generano i
nuovi temi e paradigmi, raggiungere
con la Parola di Dio i nuclei più
profondi dell’anima delle nostre città
e dei nostri popoli.[5]



L’evangelizzazione della cultura ci
chiede di entrare nel cuore della
cultura stessa affinché questa sia
illuminata dall’interno dal Vangelo.
Veramente mi ha commosso, l’altro
ieri, a Puerto Maldonado, quando –
tra tutti i nativi presenti, di tante
etnie – mi ha commosso quando tre
mi hanno portato una stola: tutti
dipinti, con i loro abiti, erano diaconi
permanenti! Coraggio, coraggio, così
faceva Toribio. In quell’epoca non
c’erano diaconi permanenti, c’erano
catechisti, ma nello loro lingua, nella
loro cultura, e lui si mise lì… Mi ha
commosso vedere quei diaconi
permanenti. 3. Volle arrivare all’altra
riva della carità. Per il nostro
Patrono l’evangelizzazione non
poteva avvenire senza la carità.
Sapeva infatti che la forma più
sublime dell’evangelizzazione era
plasmare nella propria vita la
donazione di Cristo per amore ad
ogni uomo. I figli di Dio e i figli del
demonio si manifestano in questo:



chi non pratica la giustizia non è da
Dio, e nemmeno chi non ama il suo
fratello (cfr Gv 3,10). Nelle sue visite
poté constatare gli abusi e gli eccessi
che pativano le popolazioni
originarie, e così non esitò, nel 1585,
a scomunicare il governatore di
Cajatambo, affrontando tutto un
sistema di corruzione e una rete di
interessi che «attirava l’ostilità di
molti», compreso il Virrey.[6] Così ci
mostra il pastore che sa come il bene
spirituale non possa mai essere
separato dal giusto bene materiale e
tanto più quando è messa a rischio
l’integrità e la dignità delle persone.
Profezia episcopale che non ha paura
di denunciare gli abusi e gli eccessi
commessi contro il suo popolo. E in
questo modo sa ricordare all’interno
della società e delle comunità che la
carità va sempre accompagnata dalla
giustizia e non c’è autentica
evangelizzazione che non annunci e
denunci ogni mancanza contro la
vita dei nostri fratelli, specialmente



contro la vita dei più vulnerabili. E’
un avvertimento contro qualunque
tipo di civetteria mondana che ci lega
le mani per alcune piccolezze… La
libertà del Vangelo… 4. Volle arrivare
all’altra riva nella formazione dei
suoi sacerdoti. Fondò il primo
seminario dopo il Concilio [di Trento]
in questa zona del mondo,
promuovendo così la formazione del
clero nativo. Capì che non bastava
andare da tutte le parti e parlare la
stessa lingua, che era necessario che
la Chiesa potesse generare propri
pastori locali e così sarebbe
diventata madre feconda. Perciò
difese l’ordinazione dei meticci –
quando essa era molto discussa –
cercando di favorire e stimolare che
il clero, se doveva distinguersi in
qualcosa, fosse per la santità dei
pastori e non per l’origine etnica.[7]
E questa formazione non si limitava
solo allo studio nel seminario, ma
proseguiva nelle continue visite che
faceva loro, stava vicino ai suoi preti.



Lì poteva toccare con mano lo stato
dei suoi preti, e prendersene cura.
Racconta la leggenda che ai vespri di
Natale sua sorella gli regalò una
camicia da indossare durante le
feste. Quel giorno lui andò a far
visita a un prete e vedendo le
condizioni in cui viveva, si tolse la
camicia e gliela diede.[8] E’ il pastore
che conosce i suoi sacerdoti. Cerca di
raggiungerli, accompagnarli,
stimolarli, ammonirli – ricordò ai
suoi preti che erano pastori e non
commercianti e perciò dovevano
aver cura degli indigeni e difenderli
come figli.[9] Però non lo fa stando
alla scrivania, e così può conoscere le
sue pecore ed esse riconoscono nella
sua voce la voce del Buon Pastore. 5.
Volle arrivare all’altra riva, quella
dell’unità. Promosse in modo
mirabile e profetico la formazione e
l’integrazione di spazi di comunione
e partecipazione tra le diverse
componenti del Popolo di Dio. Lo
evidenziò San Giovanni Paolo II



quando, in queste terre, parlando ai
Vescovi disse: «Il III Concilio Limense
è il risultato di questa tensione,
presieduto, incoraggiato e diretto da
San Toribio, che diede come frutti un
prezioso tesoro di unità nella fede,
norme pastorali e organizzative e al
tempo stesso valide ispirazioni per
l’auspicata integrazione
latinoamericana».[10] Sappiamo
bene che questa unità e questo
consenso fu preceduta da grandi
tensioni e conflitti. Non possiamo
negare le tensioni – ci sono –, le
diversità – ci sono –; è impossibile
una vita senza conflitti. Ma questi
richiedono da noi, se siamo uomini e
cristiani, di affrontarli e accettarli.
Ma accettarli in unità, in dialogo
onesto e sincero, guardandoci in
faccia e guardandoci dalla tentazione
o di ignorare quanto accaduto o di
restarne prigionieri e senza orizzonti
che permettano di trovare strade che
siano di unità e di vita. E’ fonte di
ispirazione, nel nostro cammino di



Conferenza Episcopale, ricordare che
l’unità prevarrà sempre sul conflitto.
[11] Cari fratelli Vescovi, lavorate per
l’unità, non rimanete prigionieri di
divisioni che riducono e limitano la
vocazione alla quale siamo stati
chiamati: essere sacramento di
comunione. Non dimenticate che ciò
che attirava nella Chiesa primitiva
era vedere come si amavano. Questa
era – è e sarà – la migliore
evangelizzazione. 6. E per San
Toribio giunse il momento di partire
per la riva definitiva, verso quella
terra che lo aspettava e che andava
assaporando nel suo continuo
lasciare la sponda. Questa nuova
partenza, non la faceva da solo.
Come nel quadro che commentavo
all’inizio, andava incontro ai santi
seguito da una grande moltitudine
alle sue spalle. E’ il pastore che ha
saputo riempire la sua valigia di volti
e di nomi. Essi erano il suo
passaporto per il cielo. Al punto che
non vorrei tralasciare la nota finale,



il momento in cui il pastore
consegnava la sua anima a Dio. Lo
fece in una borgata in mezzo alla sua
gente e un aborigeno gli suonava il
flauto perché l’anima del suo pastore
si sentisse in pace. Voglia il cielo,
fratelli, che quando dovremo
compiere l’ultimo viaggio, possiamo
vivere queste cose. Chiediamo al
Signore che ce lo conceda.[12]
Preghiamo gli uni per gli altri, e
pregate per me. [1] Discorso
all’episcopato peruviano (2 febbraio
1985), 3. [2] Cfr Miracolo di San
Toribio, Pinacoteca Vaticana. [3] J.M.
Bergoglio, Omelia nella celebrazione
eucaristica, Aparecida (16 maggio
2007). [4] Esort. ap. Evangelii
gaudium, 23. [5] Cfr ibid., 74. [6] Cfr
Ernesto Rojas Ingunza, El Perú de los
Santos, in: Kathy Perales Ysla
(coord.), Cinco Santos del Perú. Vida,
obra y tiempo, Lima (2016), 57. [7]
Cfr José Antonio Benito Rodríguez,
Santo Toribio de Mogrovejo, in:
Kathy Perales Ysla (coord.), Cinco



Santos del Perú. Vida, obra y tiempo,
178. [8] Cfr ibid., 180. [9] Cfr Juan
Villegas, Fiel y evangelizador. Santo
Toribio de Mogrovejo, patrono de los
obispos de América Latina,
Montevideo (1984), 22. [10] Discorso
all’episcopato peruviano (2 febbraio
1985), 3. [11] Cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 226-230. [12] Cfr Jorge
Mario Bergoglio, Omelia nella
celebrazione eucaristica, Aparecida
(16 maggio 2007).

Conferenza Stampa del Santo
Padre

Greg Burke:

Santo Padre, grazie! Grazie per il
tempo che ci dà, stasera, dopo un
viaggio lungo e intenso, a volte un
po’ caldo e umido, però un viaggio
ricco dove Lei ha toccato il cuore
della gente, il “santo Pueblo fiel de



Dios”, con un messaggio di pace e
speranza. Ma Lei ha anche affrontato
le sfide per la Chiesa in Cile, per la
Chiesa in Perù e anche per le due
società, con un’attenzione speciale
alla dignità umana, ai popoli indigeni
e all’Amazzonia. Grazie per
l’opportunità di seguirLa da vicino. E
adesso cerchiamo di approfondire un
po’ i temi del viaggio. Papa
Francesco: Buona sera. Grazie per il
vostro lavoro. E’ stato un viaggio…
non so come si dice in italiano, ma in
spagnolo si dice “pasteurizado”,
come si fa con il latte: si fa passare
dal freddo al caldo, dal caldo al
freddo, e noi siamo passati dal Sud
del Cile, fresco, quel paesaggio
bellissimo, al deserto, alla foresta di
Maldonado, poi a Trujillo, il mare, e
poi Lima: tutte le temperature e tutti
i climi. E questo stanca. Grazie tante.
E adesso, le domande.

Greg Burke:



Abbiamo domande dal Perù e dal
Cile, per incominciare. Abbiamo
Armando Canchanya.

Papa Francesco:

Cominciamo con quelle del viaggio,
tutti, e quando finiscono queste, se
manca qualcosa sul viaggio lo dirò io,
e poi le altre domande, se ci sono.

Armando Canchanya Alaya di Rpp
del Perù:

Santo Padre, quería agradecerle por
habernos permitido acompañarlo en
este viaje. Usted dijo en el vuelo de
ida que no conocía bien el Perú y en
estos días ha tenido la oportunidad
de recorrer tres ciudades... Quería
preguntarle por este viaje en el que
la gente se ha volcado a verle, incluso
ha llegado cariñosamente a decirle:
“Panchito, no te vayas”… ¿Qué se
lleva del viaje el Santo Padre, que se
lleva del Perú?



Papa Francesco:

Me llevo la impresión de un pueblo
creyente, un pueblo que pasa
muchas dificultades, y las pasó
históricamente, pero una fe que me
impresiona. No solo la fe en Trujillo,
donde la piedad popular es muy rica
y muy fuerte, sino la fe de las calles.
Ustedes vieron lo que eran las calles,
y no solo en Lima, donde
evidentemente se nota, también en
Trujillo. También en Puerto
Maldonado yo pensaba tener el acto
en un lugar como este –y era una
plaza llena–, y cuando iba de un lado
para otro, las calles también. O sea,
un pueblo que salió a expresar su
alegría y su fe. Es verdad que ustedes
tienen –como dije hoy al mediodía–,
ustedes son una tierra “ensantada”,
son el pueblo latinoamericano que
tiene más santos. Y santos de alto
nivel: Toribio, Rosa, Martín, Juan.
Creo que la fe la tiene muy calada
dentro. Yo me llevo de Perú una



impresión de alegría, de fe, de
esperanza, de volver a andar, y sobre
todo… muchos chicos. O sea, volví a
ver esa imagen que vi en Filipinas y
vi en Colombia: los papás y las
mamás, a mi paso, levantando los
chicos, y eso dice futuro, eso dice
esperanza, porque nadie trae hijos al
mundo si no tiene esperanza. Lo
único que les pido es que cuiden la
riqueza, no solo las que tienen las
iglesias y los museos -que las obras
de artes son geniales–, no solo las de
la historia de la santidad y de los
sufrimientos que los han enriquecido
mucho, sino esta riqueza de estos
días que yo vi. Giovanni Hinojosa
Navarro de “La Republica”. Su
Santidad, en el Perú la clase política
ha defraudado el pueblo, con actos
de corrupción e indultos negociados.
Pero también lo han hecho algunos
miembros de la Iglesia: basta ver a
las víctimas del Sodalicio de Vida
Cristiana esperando justicia. ¿Qué
respuesta da usted a ambos casos?



Papa Francesco: Bien, primero el
problema de la corrupción. Yo no
sabría responderte históricamente el
progreso de la corrupción o
históricamente en otros sectores del
mundo. Yo sé que en algunos países
de Europa hay mucha corrupción –
algunos, no todos–. Sí, en
Latinoamérica hay muchos focos de
corrupción. Ahora está de moda
hablar de Odebrecht, por ejemplo.
Pero eso es un botón de muestra. El
origen de la corrupción es…, yo diría
que es el pecado original que te
lleva... Yo escribí un librito una vez,
muy pequeño, que se llama Pecado y
corrupción; y el lema que saco de
eso, de ese libro, es: “pecador sí,
corrupto no”. Todos somos
pecadores. Pero yo sé que todos
nosotros, los que estamos acá, –
también yo hago la voluntad de mi
parte, y… pienso bien de ustedes que
lo hacen–, cuando se encuentran en
“off side”, en un pecado fuerte:
“Bueno, ‘esto’ está mal, acá me porte



mal con un amigo o robé, o hice ‘esto’
o me drogué”, y entonces me freno y
trato de no hacerlo. Bueno, pero está
el perdón de Dios sobre todo eso. Yo
al pecado no le tengo miedo, le tengo
miedo a la corrupción, porque la
corrupción ya te va viciando el alma
y el cuerpo; y un corrupto está tan
seguro de sí mismo que no puede
volver atrás. O sea, la corrupción es
como esos pantanos chupadizos que
vos pisás y querés salir, y das un
paso y te vas más adentro, más
adentro, más adentro, y te chupó. Es
una ciénaga… Ese..., sí es la
destrucción de la persona humana.
Yo no sé si toqué algo, ¿si querés
preguntar algo más sobre la
corrupción?, después paso al
Sodalicio. Y claro, el político tiene
mucho poder. También el
empresario tiene mucho poder. Un
empresario que le paga la mitad a
sus obreros es un corrupto, y un ama
de casa que está acostumbrada y cree
que es lo más normal explotar a las



mucamas, ya sea con el sueldo ya sea
con el modo de tratar, es una
corrupta, porque ya lo toma como
normal. Una vez, recuerdo una
conversación que tuve con una
persona, un profesional. Y me decía
cómo llevaba la cosa; joven, tendría
treinta años. Y él me decía que
trataba al personal doméstico de una
manera nada noble, y mencionaba
las cosas que hacía con el personal
doméstico. Yo le dije: “Pero… usted
no puede hacer eso. Eso es pecado”.
“Padre –me dice–, no vamos a
comparar esa gente conmigo, esa
gente está para eso”. Y es lo que
piensa el tratante sexual, el tratante
de trabajo esclavo: los corruptos. ¿Y
en la Iglesia, hay corrupción? Sí. Hay
casos de corrupción en la Iglesia. En
la historia de la Iglesia siempre los
hubo. Siempre los hubo, porque
hombres y mujeres de Iglesia
entraron en el juego de la
corrupción. Y esto me sirve de
puente para lo del Sodalicio. El



Sodalicio empezó con un caso de una
persona que parecía muy…, con
mucha virtud, murió e investigando
se descubrió que tenía doble vida. Es
el primer caso del Sodalicio, que yo
conozco. Pero esto hace 20, 25 años
atrás, y después una denuncia ya de
abuso, no solo sexual, sino de abuso
de manipulación de conciencia para
con el fundador. El proceso del
fundador entró en la Santa Sede, se
le dio una condena, no se lo expulsó
del Sodalicio sino que vive solo, y
una persona lo atiende… Él se
declara inocente de las pruebas que
hubo en el juicio y apeló a la
Signatura Apostólica, que es la
Suprema Corte de Justicia del
Vaticano. La causa está en apelación.
Por los datos que tengo saldrá en
menos de un mes. Lleva un año en el
proceso. En menos de un mes saldrá.
Pero, ¿qué sucedió ahora? Ese juicio
fue gatillo para que otras víctimas de
esa persona hicieran juicio civil y
eclesiástico. Entonces, si la Signatura



Apostólica pone fin a este juicio
primero… –sea favor o en contra–, ya
no tiene sentido, porque este
hombre, ahora sí, hay cosas mucho
más graves que dirá la justicia, pero
son varios casos graves e intervino la
justicia civil, lo cual en estos casos de
abusos siempre es conveniente,
porque es un derecho. Y creo, por lo
que sé, pero no estoy muy al tanto,
que la cosa es bastante desfavorable
al fundador. Por otro lado, no era
una situación personal solamente,
había cosas ahí no del todo claras.
Entonces, hace casi dos años yo
mandé un Visitador al Sodalicio en la
persona del Cardenal Tobin, Obispo
de Newark. El cardenal Tobin hace la
visita; descubre cosas que no
entiende o que no están claras;
nombra dos veedores económicos y
este es el tercer abuso que también
rozaba al fundador: el manejo
económico. Y después de un estudio
recomienda “comisariar” el
Sodalicio. Llegó la carta de él hace



cuatro semanas, se estudió el caso y
hace dos semanas se nombró un
comisario. Si hoy día el Sodalicio está
“comisariado” por la Santa Sede es
por todo esto. Un caso parecido –
parecido diría en los nuevos
procedimientos, no en las
acusaciones– es el de los Legionarios
y ya fue resuelto en su momento por
el Papa Benedicto XVI, que en eso
estuvo muy firme y muy fuerte.
Benedicto no toleraba esas cosas. Y
yo aprendí de él a no tolerarlas
tampoco. No sé si te respondí. O sea,
el estado jurídico hoy día del
Sodalicio es “comisariamiento” y a la
vez sigue la Visita Apostólica. Juan
Paulo Iglesias Mori, de la Tercera
Buenas noches Santo Padre, muchas
gracias por esta oportunidad de
platearle algunas preguntas sobre el
viaje. Yo quería preguntarle a
propósito de su primer mensaje en
Chile que fue muy duro contra los
abusos. Usted habló de “vergüenza”,
habló de comprender el dolor de la



víctimas, pero el ultimo día en las
declaraciones que hizo sobre el
obispo Barros hubo también una
declaración en que finalmente trató
de mentir o calumniar a las víctimas,
¿por qué cree más al testimonio del
obispo Barros que al de las víctimas?
¿No se traiciona un poco la confianza
hacia esas víctimas que usted mismo
planteó en Chile? Papa Francesco:
Comprendo la pregunta. Sobre
Barros hice una declaración, no
declaraciones: una. Yo hablé en Chile,
y eso fue en Iquique, al final. Hablé
en Chile dos veces sobre los abusos:
con mucha fuerza delante del
gobierno, que era hablar delante de
la Patria, y en la catedral con los
sacerdotes. El discurso que dije a los
sacerdotes es lo que yo siento más
profundamente respecto a este caso.
Ustedes saben que empezó papa
Benedicto con tolerancia cero, yo
seguí con tolerancia cero, y después
de casi cinco años de Pontificado no
he firmado un pedido de gracia. Los



Procesos son así: entran en la
Congregación para la Doctrina de la
Fe y la Congregación da la
sentencia… En los casos de quite del
estado clerical es definitiva la
sentencia en primera instancia; la
persona que es condenada tiene
derecho a apelar. Hay un Tribunal de
Apelación de segunda instancia. El
Tribunal de Apelación sabe que si
hay pruebas claras de abuso no hay
lugar para la apelación; no se apela,
lo que sí puede apelarse son los
procedimientos: falla de
procedimientos, irregularidades…,
entonces ahí tiene que sentenciar o
revisión de proceso, como en todo
juzgado, ¿no es cierto? Si la segunda
instancia confirma la primera
solamente le queda una salida, a la
persona, y es apelar al Papa como
gracia. Yo, en cinco años, habré
recibido –no sé el número– 20, 25
casos de gracia que se animaron a
pedir. No firmé ninguno. Solamente
en un caso, que no fue gracia ni



nada, fue una discusión de sentencia
jurídica, en mi primer año de
pontificado, y me encontré con dos
sentencias. Una muy seria que venía
de la diócesis, y otra que dio la
Doctrina de la Fe. La Doctrina de la
Fe era la más dura, la que venía de la
diócesis era muy seria, con mucha
cautela y muy condicionada. O sea,
con estas condiciones hay que
esperar un tiempo y ver que…, o sea,
no cerraba el caso. Como hay que
hacer en buena jurisprudencia,
siempre a favor del reo, opté por la
más leve, con las condiciones. A los
dos años se evaluaron que las
condiciones no las cumplió y
entonces dejé funcionar la otra. Es el
único caso que dudé, pero porque
eran dos sentencias y había un
principio jurídico, in dubio pro reo,
¿no? Y entonces opté por eso. Esa es
mi postura. Ahora el caso del obispo
Barros. Es un caso que lo hice
estudiar, lo hice investigar, lo hice
trabajar mucho, y realmente no hay



evidencias –uso la palabra evidencia,
porque después voy a hablar de la
pruebas–, no hay evidencias de
culpabilidad, más bien parece que no
se van a encontrar porque hay una
coherencia en otro sentido. Entonces,
en base a ese no haber evidencias es
que yo espero alguna evidencia para
cambiar de postura, sino aplico el
principio jurídico básico en todo
tribunal: nemo malus nisi probetur,
ninguno es malo a no ser que se
pruebe. Y ahí está la palabra
“prueba”, que creo que es la que me
jugó a mí la mala pasada. [Estoy
hablando en castellano - mi scusi,
non me ne sono accorto…] Estaba
entrando y una periodista de Iquique
me pregunta: “Nosotros en Chile
tenemos el gran problema del obispo
Barros, ¿qué piensa usted?”. Creo
que las palabras que dije fueron
estas: –Primero pensé: “¿Respondo o
no respondo?”. Dije, sí. ¿Por qué
razón? Porque Barros había sido
obispo de Iquique y una feligresa de



él me lo preguntaba. Tiene derecho a
una respuesta. Y dije: “el día que
tenga una prueba voy a hablar”. Creo
que dije “no tengo pruebas”, creo,
pero no me acuerdo. Pero está
registrado, lo puedes encontrar. [La
risposta è stata…]. Yo hablaría de
evidencias y claro, yo sé que hay
mucha gente abusada que no puede
traer una prueba, no la tiene. Y que
no puede. O a veces la tiene, pero
tiene vergüenza que lo tapa y sufre
en silencio. El drama de los abusados
es tremendo… es tremendo… A mí
me tocó atender hace dos meses una
mujer abusada hace cuarenta años –
¡cuarenta!–. Casada, con tres hijos.
Esa mujer no recibía la comunión
desde esa época, porque en la mano
del cura veía la mano del abusador.
No podía acercarse. Y era creyente,
era católica. No podía… [scusatemi se
continuo in spagnolo…]. Así que la
palabra prueba no era la mejor para
acercarme a un corazón dolorido; yo
diría, evidencias… En el caso de



Barros se estudió, se reestudió, y no
hay evidencias, y eso es lo que quise
decir: no tengo evidencias para
condenar. Y ahí, si yo condenara sin
evidencias o sin certeza moral
cometería –yo – un delito de mal
juez. Pero hay otra cosa más que
quiero decir ¿Vos entendés el
italiano?

Lo spiegherò in italiano. Uno di voi si
è avvicinato a me e mi ha detto: “Ha
visto la lettera che è uscita?”, e mi ha
fatto vedere una lettera che io avevo
scritto alcuni anni fa, quando
incominciò il problema di Barros.
Quella lettera devo spiegarla, perché
è anche una lettera a favore della
prudenza con cui è stato gestito il
problema Barros. Quella lettera non
è la narrazione di un fatto puntuale;
quella lettera è la narrazione di più o
meno dieci/dodici mesi. Quando è
scoppiato lo scandalo Karadima, un
uomo di cui tutti conosciamo qual è
lo scandalo, si incominciò a vedere



quanti sacerdoti che erano stati
formati da Karadima erano stati
abusati o sono stati abusatori. Ci
sono in Cile quattro vescovi che
Karadima aveva inviato in
seminario. Qualche persona della
Conferenza episcopale ha suggerito
che questi vescovi – tre, perché un
quarto era molto malato e non aveva
un incarico diocesano, ma tre
avevano un incarico diocesano – se
questi vescovi forse non fosse meglio
che rinunciassero, dessero le
dimissioni, si prendessero un anno
sabbatico e poi, passata la tempesta,
per evitare accuse… perché sono
vescovi bravi, buoni vescovi. Come
Barros: Barros aveva allora già
vent’anni di episcopato. Stava per
finire l’ordinariato militare, perché
lui è stato prima ausiliare a
Valparaíso, poi vescovo di Iquique e
poi ordinario militare per quasi dieci
anni. Dice: “Chiediamo le dimissioni
a lui, forse spiegandogli…”; e lui
generosamente ha dato le dimissioni.



E’ venuto a Roma, e io ho detto: “No.
Così non si gioca. Perché questo è
ammettere colpevolezza previa. Ogni
caso, se ci sono colpevoli, si indaga”.
E io ho respinto le dimissioni. Questi
sono i dieci mesi di quella lettera.
Poi, quando è stato nominato [a
Osorno], è andato avanti tutto questo
movimento di protesta, e lui mi ha
dato le dimissioni per la seconda
volta. Ho detto: “No, tu vai”. Ho
parlato a lungo con lui, altri hanno
parlato a lungo con lui: “Tu vai”. E
voi sapete cosa è successo lì il giorno
della presa di possesso e tutto questo.
Si è continuato a fare l’indagine su
Barros: non emergono evidenze. Per
questo… è quello che io ho voluto
dire. Non posso condannarlo, perché
non ho le evidenze; ma anch’io sono
convinto che sia innocente. Passo a
un terzo punto – quello della lettera
l’ho spiegato chiaramente, così come
è andato –, passo a un terzo punto:
cosa sentono gli abusati. Su questo
devo chiedere scusa, perché la parola



“prova” ha ferito, ha ferito tanti
abusati. “Ah, io devo andare a
cercare la certifica di questo, o fare
quello…?”. No. E’ una parola di
traduzione del principio legale e ha
ferito, e chiedo loro scusa se li ho
feriti senza accorgermi, ma è una
ferita fatta senza volerlo. E a me
questo fa tanto dolore, perché io li
ricevo, e in Cile ne ho ricevuti due,
che si sanno; e ce ne sono stati altri
più di nascosto. In Perù, no. Ma in
ogni viaggio c’è sempre qualche
possibilità. Sono stati pubblicati
quelli di Philadelphia, quegli altri…
due, tre sono stati resi pubblici; altri
casi non lo sono stati… So quanto
soffrono. Sentire che il Papa dice loro
in faccia “portatemi una lettera con
la prova”, è uno schiaffo. E adesso io
mi accorgo che la mia espressione
non è stata felice, perché non ho
pensato a questo. E capisco – come
dice l’apostolo Pietro in una delle sue
Lettere – l’incendio che si è sollevato.
Questo è quello che io posso dirti con



sincerità. Barros resterà lì se io non
trovo il modo di condannarlo. Io non
posso condannarlo se non ho – non
dico prove – se non ho evidenze. E ci
sono tanti modi per arrivare a
un’evidenza. Chiaro? Benissimo. Mi
dicono che dopo la turbolenza di
Barros e del Sodalizio, ne abbiamo
una più meteorologica. Io rimarrei
qui. Se voi non avete difficoltà,
faremo senza guardarci, da seduti,
per non perdere tempo: perché poi
viene la cena e ci tagliano la
conferenza stampa. Dicono che gli
angeli non hanno schiena: vediamo…
Io rimarrò in piedi se non si muove;
se si muove, continuerò seduto.

Matilde Burgos di Cnn/Cile:

Muchísimas gracias Santidad por
este viaje a nuestro país, vi que usted
quiere que quede muy claro el caso
de Barros, por eso, antes de mi
pregunta, quiero especificar algo:
¿Por qué para usted el testimonio de



la víctimas no es una evidencia? ¿Por
qué no les cree? Y la segunda es: ¿A
qué atribuye usted que se considere
su visita a Chile como un fracaso de
fieles y un fracaso de que la Iglesia
queda más dividida?

Papa Francesco:

El testimonio de las víctimas siempre
es una evidencia. Siempre. En el caso
de Barros no las hay: no hay
evidencias. Empezó quizás con esa
mala decisión de la renuncia y se lo
empezó a acusar. Pero de abuso, no
hay evidencias.

Matilde Burgos:

De encubrir abusos…

Papa Francesco:

Sí, sí, de encubrir, es un abuso
también. O sea, encubrir abuso es un
abuso. No hay evidencia. Por eso, lo
mejor es que el que cree que es así, a



portar las evidencias rápido. Si creen
que es así honestamente. Yo en este
momento no creo que sea así, porque
no la hay, pero tengo el corazón
abierto a recibirlas. Y lo otro, de
Chile, es un cuento chino. Yo de Chile
me vine contento. Yo no esperaba
tanta gente en la calle, y eso -no
pagamos la entrada, ¿eh? Esa gente
no fue pagada ni llevada en colectivo,
la espontaneidad de la expresión
chilena fue muy fuerte; incluso en
Iquique que yo pensé que iba a ser
una cosa muy poquita porque
Iquique es desierto. Ustedes vieron lo
que fue de gente, ¿no? En el sur lo
mismo. Y las calles de Santiago
hablaban por sí mismas. En eso yo
creo que la responsabilidad del
informador es ir a los hechos
concretos. ¿Y que el pueblo dividido?
No sé de dónde sale. Eso es la
primera vez que lo oigo. Quizás este
caso de Barros es el que lo ha creado,
pero ubicándolo en su realidad
puede ser por eso. Pero a mí la



impresión que me dio es que lo de
Chile fue muy grade y gratificante, y
muy fuerte. Yo después quisiera
volver sobre… –al menos un
momento–, de los que más me
conmovió de Chile, pero eso antes de
pasar a otros temas si tenemos
tiempo.

Andrea Tornielli, La Stampa:

Sì, Santità, io volevo parlare di quello
che Lei ha detto nel giorno passato in
Amazzonia, perché c’era in quel
discorso anche un elemento, se si
vuole, nuovo, cioè, non soltanto la
minaccia rappresentata dai grandi
gruppi economici ma anche la
minaccia – anzi, Lei ha parlato di
“perversione” – di alcune politiche
ambientaliste che finiscono per
soffocare la vita delle persone.
Dunque c’è un ambientalismo che è
contro l’uomo?

Papa Francesco:



Sì. In quella zona…, io non potrei in
questo momento descrivere bene, ma
quel proteggere la foresta per salvare
alcune tribù che poi sono rimaste
fuori e la foresta è finita per lo
sfruttamento. Ma il dato più concreto
di questo caso è nelle statistiche della
zona. Lì credo che tu troverai
sicuramente i dati precisi. E’ un
fenomeno che per custodire
l’ambiente finisce per isolare: sono
rimasti isolati da un progresso reale;
un fenomeno che si è verificato lì, in
quella zona, e nelle informazioni che
hanno inviato per preparare il
viaggio io l’ho studiato. Grazie.

Aura Vistas Miguel, Radio
Renascença:

Santità, la mia domanda riguarda la
celebrazione del matrimonio
sull’aereo. D’ora in poi, cosa direbbe
ai parroci, ai vescovi, quando i
fidanzati vengono a chiedere di



sposarsi non so dove, spiaggia,
parchi, navi, aerei… Cosa direbbe?

Papa Francesco:

Ma Lei si immagina: crociere con
matrimonio… Questo sarebbe… Uno
di voi mi ha detto che io sono matto
per fare queste cose. La cosa è stata
semplice. Il signore, l’uomo, era sul
volo precedente, lei non c’era. E ho
parlato con lui… Dopo, mi sono
accorto che mi aveva “sondato”: ha
parlato della vita, di cosa pensavo io
della vita, della vita di famiglia,
parlava…, abbiamo fatto una bella
chiacchierata. Poi, il giorno dopo,
c’erano tutt’e due, e quando abbiamo
fatto le fotografie, loro mi hanno
detto questo: “Noi stavamo per
sposarci in chiesa, siamo stati sposati
con rito civile, ma il giorno prima – si
vede che erano di una città piccola –
la chiesa è crollata nel terremoto e
non c’è stato il matrimonio”. Questo
10 anni fa, 8 forse: nel 2010 è stato il



terremoto, 8 anni fa. “Sì, lo facciamo
domani, dopodomani… Così è la vita,
poi viene una figlia, poi un’altra
figlia… Ma sempre noi abbiamo
questo nel cuore: noi non siamo
sposati”. Io li ho interrogati un po’, e
le risposte erano chiare: “Per tutta la
vita…” - “E come sapete queste cose?
Avete buona memoria del
catechismo…” - “No, noi abbiamo
fatto i corsi prematrimoniali per quel
tempo”. Erano preparati. Ai parroci
dica che questi erano preparati, e io
ho giudicato che erano preparati. Me
lo hanno chiesto: i sacramenti sono
per le persone umane. Tutte le
condizioni erano chiare. E perché
non fare oggi quello che si può fare
oggi, e non rimandarlo a domani, un
domani che forse sarebbe stato 10, 8
anni in più? Questa è la risposta. Ho
giudicato che erano preparati, che
sapevano quello che facevano.
Ognuno di loro si è preparato davanti
al Signore, col sacramento della
Penitenza, e poi li ho sposati. E



quando sono arrivati qui era tutto
finito… Mi hanno detto che avevano
detto a qualcuno di voi: “Andiamo
dal Papa a chiedere che ci sposi”, non
so se è vero o no che avevano
quell’intenzione. Così è stata la cosa.
Ma si può dire ai parroci che il Papa
li ha interrogati bene; e poi quando
mi hanno detto che avevano fatto il
corso… Ma erano coscienti, erano
coscienti che erano in situazione
irregolare. Grazie.

Greg Burke:

Santità, abbiamo fatto quasi un’ora
però non so se possiamo fare ancora
una o due domande…

Papa Francesco:

Sì, sul viaggio.

Greg Burke:

Sì, sul viaggio. Nicole Winfield,
Associated Press.



Papa Francesco:

Sì, perché sul Perù [si è detto] quasi
niente…

Nicole Winfield:

Ah, no: Cile ancora…

Papa Francesco:

Va bene…

Nicole Winfield, Associated Press:

Santo Padre, ieri il cardinale
O’Malley ha fatto una dichiarazione
su questi commenti sul vescovo
Barros, e ha detto che “parole come
queste erano fonte di dolore per i
sopravvissuti [le vittime] dell’abuso
con l’effetto di farli sentire
abbandonati e screditati”. Lei ci ha
detto che si sentiva male…
Immagino, e mi domando, se sono
state proprio le parole del cardinale
O’Malley che Le hanno fatto capire
questo dolore? E poi, una domanda



collegata con questo. La commissione
per la protezione dei minori, guidata
dal cardinale O’Malley: c’era la
scadenza il mese scorso dei primi
membri. Ci sono persone che vedono
questa scadenza e si domandano se
questo è un segno di una non priorità
della protezione dei minori…

Papa Francesco:

Ho capito, ho capito. Il cardinale
O’Malley… Io ho visto la
dichiarazione del cardinale O’Malley,
ha detto anche: “Il Papa ha sempre
difeso [le vittime]…, il Papa ha
tolleranza zero….”. Con questa
espressione non felice, è [accaduto]
quello che Lei ha detto, e questo mi
ha fatto pensare [all’effetto della]
parola “prova”… Calunnia: sì, uno
che dice con pertinacia, senza avere
l’evidenza, che Lei ha fatto questo,
che questo ha fatto questo, questo è
calunnia. Se io dico: “Lei ha rubato” -
“No, io non ho rubato…” - “Lei ha



rubato, ha rubato…”, sto
calunniando, perché non ho le
evidenze.

[qualcuno interviene]

Ma io non ho sentito alcuna vittima
di Barros…

[qualcuno interviene]

Non sono venuti, non hanno dato le
evidenze per il giudizio. E’ un po’
vago questo, è una cosa che non si
può prendere. Lei, con buon volontà,
mi dice ci sono delle vittime, ma io
non le ho viste perché non si sono
presentate. E’ vero che Barros era del
gruppo dei giovani lì, Barros è
entrato nel seminario non so quando,
ma porta oggi 24 o 23 anni da
vescovo, avrà avuto 15 anni da
prete... Da tanti anni, è entrato
giovanissimo. Lui dice di non aver
visto. Era del gruppo, ma poi è
andato per un’altra strada. In questo
dobbiamo essere chiari: uno che



accusa senza le evidenze, con
pertinacia, questo è calunnia. Ma se
viene una persona e mi dà
l’evidenza, io sono il primo ad
ascoltarla. Dobbiamo essere giusti in
questo, molto giusti. Io ho pensato a
quello che ha detto il cardinale
O’Malley, lo ringrazio della
dichiarazione perché stata molto
giusta, ha detto tutto quello che io ho
fatto e faccio e che fa la Chiesa, e poi
ha detto il dolore delle vittime, non
di questo caso, in genere. Perché,
come ho detto all’inizio, ci sono tante
vittime che non sono capaci, per
vergogna, per quello che sia, di
portare un documento, una
testimonianza… E’ questo. E la
seconda domanda che Lei mi faceva
era…?

Greg Burke:

La commissione…

Papa Francesco:



La commissione. La commissione, sì,
era nominata per tre anni, credo. E’
scaduta; si studiò la nuova
commissione e loro, la commissione
stessa, ha deciso di rinnovare il
mandato per una parte e per un’altra
nominare nuovi [membri]. Il martedì
prima della partenza è venuta – della
partenza per questo viaggio – è
venuta la lista della commissione
definitiva e adesso segue l’iter
normale della Curia. C’erano alcune
osservazioni su qualcuno che si
devono chiarire, perché per i nuovi,
le persone nuove, si studia il
curriculum, come ha fatto… C’erano
due osservazioni che dovevano
chiarirsi… Però su questo il cardinale
O’Malley ha lavorato bene, ha
lavorato come si deve la
commissione… No, no per favore,
non pensare che… I tempi sono i
tempi normali di una nomina del
genere…

Greg Burke:



Santità facciamo un’ultima
domanda. Se è sul viaggio…

Catherine Marciano, AFP:

Santità, uno degli scopi della Chiesa è
lottare contro la povertà. Il Cile in
vent’anni ha abbassato il livello di
povertà dal 40% all’11%. Secondo Lei
è il risultato di una politica liberale,
c’è del liberalismo secondo Lei? E
un’altra piccola domanda a proposito
del cardinale Maradiaga… Cosa
pensa Lei della notizia di soldi che lo
riguarda?

Sul cardinale Maradiaga, non è del
viaggio, ma rispondo. Lui ha fatto
una dichiarazione filmata, c’è un
video, e io dico quello che lui ha
detto.

Riguardo al liberalismo, io direi che
dobbiamo studiare bene i casi di
politica liberale. Ci sono altri Paesi in
America Latina con politiche liberali
che hanno portato il Paese a una



povertà più grande. Lì davvero non
saprei cosa rispondere perché non
sono tecnico in questo, ma, in
generale, una politica liberale che
non coinvolge tutto il popolo è
selettiva e porta giù. Ma è una regola
generale, il caso del Cile davvero non
lo conosco così da poter rispondere.
Ma vediamo che in altri Paesi in
America Latina la cosa va sempre più
giù.

Sul viaggio io vorrei dire qualcosa
che mi ha commosso tanto. Il carcere
delle donne: io avevo il cuore lì.
Sempre io sono molto sensibile al
carcere e ai carcerati e sempre,
quando vado in un carcere, mi
domando “perché loro e non io…”.
Vedere queste donne, vedere la
creatività di queste donne, la
capacità di cambiare e voler
cambiare vita, di reinserirsi nella
società con la forza del Vangelo…
Uno di voi mi ha detto: “Ho visto la
gioia del Vangelo”. Mi ha commosso



questo, davvero ero molto commosso
in quell’incontro. E’ una delle cose
più belle del viaggio. Poi, a Puerto
Maldonado, quell’incontro con gli
aborigeni, lasciamo stare perché è
ovvio che è commovente, è dare un
segno al mondo… Quel giorno c’è
stata la prima riunione della
Commissione pre-sinodale del Sinodo
per l’Amazzonia che sarà nel 2019.
Ma sono stato commosso dell’Hogar
“Principito”: vedere questi bambini,
la maggioranza abbandonati, quei
ragazzi e quelle ragazze che sono
riusciti, con l’educazione, ad andare
avanti... Ci sono professionisti, lì…
Questo mi ha commosso tanto. Le
opere che portano una persona “in
su”, così come le cose di cui abbiamo
parlato prima portano la persona “in
giù”. Questo mi ha commosso tanto
del viaggio. E poi la gente, il calore
della gente. Qui oggi era da non
credere, cosa era Lima! Da non
credere! Il calore della gente… Io
dico: questo popolo ha fede e questa



fede la contagia a me, e ringrazio Dio
per questo. E ringrazio voi per il
lavoro che vi aspetta per fare gli
articoli e le notizie che dovete fare.
Grazie della pazienza e grazie per
aver fatto le domande precise. Grazie
tante.

Greg Burke:

Grazie, Santità, per la sua pazienza.
Buon riposo, buona cena. Grazie.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-in-cile-e-

in-peru/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-cile-e-in-peru/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-cile-e-in-peru/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-cile-e-in-peru/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-cile-e-in-peru/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in​​ Cile e in Perù

