
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco in
Bulgaria

Papa Francesco è in Bulgaria
per il suo ventinovesimo
viaggio apostolico. In questo
articolo riportiamo le sue
parole durante i principali
incontri.

07/05/2019

Domenica 5 maggio 2019

Visita al Patriarca e al Santo
Sinodo



Regina Coeli in Piazza di San
Alexander Nevsky (Sofia)

Santa Messa in Piazza Knyaz
Alexander I (Sofia)

Lunedì 6 maggio 2019

Santa Messa con le prime
comunioni (Rakovsky)

Incontro con la comunità cattolica

Incontro per la pace alla presenza
degli esponenti di varie confessioni
religiose

Incontro per la pace alla presenza
degli esponenti di varie confessioni
religiose

Cari fratelli e sorelle,

abbiamo pregato per la pace con
parole ispirate a San Francesco di



Assisi, grande innamorato di Dio
Creatore e Padre di tutti. Amore che
egli ha testimoniato con la stessa
passione e sincero rispetto verso il
creato ed ogni persona che
incontrava sul suo cammino. Amore
che ha trasformato il suo sguardo
dandogli la consapevolezza che in
ognuno esiste «uno spiraglio di luce
che nasce dalla certezza personale di
essere infinitamente amato, al di là
di tutto» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 6). Amore che lo portò ad
essere un autentico costruttore di
pace. Anche ciascuno di noi, sulle sue
orme, è chiamato a diventare un
costruttore, un “artigiano” di pace.
Pace che dobbiamo implorare e per
la quale dobbiamo lavorare, dono e
compito, regalo e sforzo costante e
quotidiano per costruire una cultura
in cui anche la pace sia un diritto
fondamentale. Pace attiva e
“fortificata” contro tutte le forme di
egoismo e di indifferenza che ci
fanno anteporre gli interessi

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.%E2%80%82Gioia_che_si_rinnova_e_si_comunica


meschini di alcuni alla dignità
inviolabile di ogni persona. La pace
esige e chiede che facciamo del
dialogo una via, della collaborazione
comune la nostra condotta, della
conoscenza reciproca il metodo e il
criterio (cfr Documento della
fratellanza umana, Abu Dhabi, 4
febbraio 2019) per incontrarci in ciò
che ci unisce, rispettarci in ciò che ci
separa e incoraggiarci a guardare il
futuro come spazio di opportunità e
di dignità, specialmente per le
generazioni che verranno.

Noi questa sera siamo qui a pregare
davanti a queste fiaccole portate dai
nostri bambini. Esse simboleggiano il
fuoco dell’amore che è acceso in noi
e che deve diventare un faro di
misericordia, di amore e di pace
negli ambienti in cui viviamo. Un
faro che vorremmo illuminasse il
mondo intero. Con il fuoco
dell’amore noi vogliamo sciogliere il
gelo delle guerre. Stiamo vivendo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


questo evento per la pace sulle
rovine dell’antica Serdika, a Sofia,
cuore della Bulgaria. Noi possiamo
vedere da qui i luoghi di culto di
diverse Chiese e Confessioni
religiose: Santa Nedelia dei nostri
fratelli ortodossi, San Giuseppe di noi
cattolici, la sinagoga dei nostri fratelli
maggiori gli ebrei, la moschea dei
nostri fratelli musulmani e, vicino, la
chiesa degli armeni.

In questo luogo, per secoli,
convergevano i Bulgari di Sofia
appartenenti a vari gruppi culturali e
religiosi, per incontrarsi e discutere.
Possa questo luogo simbolico
rappresentare una testimonianza di
pace. In questo momento, le nostre
voci si fondono e all’unisono
esprimono l’ardente desiderio della
pace: la pace si diffonda in tutta la
terra! Nelle nostre famiglie, in
ognuno di noi, e specialmente in quei
luoghi dove tante voci sono state
fatte tacere dalla guerra, soffocate



dall’indifferenza e ignorate per la
complicità schiacciante di gruppi di
interesse. Tutti cooperino alle
realizzazione di questa aspirazione:
gli esponenti delle religioni, della
politica, della cultura. Ciascuno là
dove si trova, svolgendo il compito
che gli spetta può dire: “Signore, fa’
di me uno strumento della tua pace”.
È l’auspicio che si realizzi il sogno del
Papa San Giovanni XXIII, di una terra
dove la pace sia di casa. Seguiamo il
suo desiderio e con la vita diciamo: 
Pacem in terris! Pace sulla terra a
tutti gli uomini amati dal Signore.

Incontro con la comunità cattolica

Buon pomeriggio! Vi ringrazio per la
calorosa accoglienza, per le danze e
le testimonianze. Mi dicono che la
traduzione è con gli schermi. Va bene
così.

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it.html


Mons. Iovcev mi ha chiesto di
aiutarvi – in questa gioia di
incontrare il Popolo di Dio con i suoi
mille volti e carismi – di aiutarvi a
“vedere con occhi di fede e di
amore”. Prima di tutto vorrei
ringraziarvi perché avete aiutato me
a vedere meglio e a comprendere un
po’ di più il motivo per cui questa
terra è stata tanto amata e
significativa per San Giovanni XXIII,
dove il Signore stava preparando
quello che sarebbe stato un passo
importante nel nostro cammino
ecclesiale. Tra voi germogliò
un’amicizia forte verso i fratelli
ortodossi che lo spinse su una strada
capace di generare la tanto sospirata
e fragile fraternità tra le persone e le
comunità.

Vedere con gli occhi della fede.
Desidero ricordare le parole del
“Papa buono”, che seppe sintonizzare
il suo cuore con il Signore in modo
tale da poter dire di non essere

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it.html


d’accordo con quelli che intorno a sé
vedevano solo male e da chiamarli
profeti di sventura. Secondo lui
bisognava aver fiducia nella
Provvidenza, che ci accompagna
continuamente e, in mezzo alle
avversità, è capace di realizzare
disegni superiori e inaspettati
(Discorso di apertura del Concilio
Vaticano II, 11 ottobre 1962).

Gli uomini di Dio sono quelli che
hanno imparato a vedere, confidare,
scoprire e lasciarsi guidare dalla
forza della risurrezione.
Riconoscono, sì, che esistono
situazioni o momenti dolorosi e
particolarmente ingiusti, ma non
restano con le mani in mano,
intimoriti o, peggio, alimentando un
clima di incredulità, di malessere o
fastidio, perché questo non fa che
nuocere all’anima, indebolendo la
speranza e impedendo ogni possibile
soluzione. Gli uomini e le donne di
Dio sono coloro che hanno il coraggio

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_opening-council.html


di fare il primo passo – questo è
importante: fare il primo passo – e
cercano creativamente di porsi in
prima linea testimoniando che
l’Amore non è morto, ma ha vinto
ogni ostacolo. Gli uomini e le donne
di Dio si mettono in gioco perché
hanno imparato che, in Gesù, Dio
stesso si è messo in gioco. Ha messo
in gioco la propria carne perché
nessuno possa sentirsi solo o
abbandonato. E questa è la bellezza
della nostra fede: Dio che si mette in
gioco facendosi uno di noi.

In questo senso vorrei condividere
con voi un’esperienza di poche ore
fa. Questa mattina ho avuto la gioia
di incontrare, nel campo-profughi di
Vrazhdebna, profughi e rifugiati
provenienti da vari Paesi del mondo
per trovare un contesto di vita
migliore di quello che hanno lasciato,
e anche, ho incontrato volontari della
Caritas. [applauso ai volontari della
Caritas, che si alzano in piedi, tutti

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/5/6/visita-campoprofughi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/5/6/visita-campoprofughi.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/5/6/visita-campoprofughi.html


con una maglietta rossa] Quando
sono entrato qui e ho visto i volontari
della Caritas, ho domandato chi
fossero, perché pensavo fossero i
vigili del fuoco! Così rossi! Lì [al
Centro di Vrazhdebna] mi dicevano
che il cuore del Centro – di questo
Centro di rifugiati – nasce dalla
consapevolezza che ogni persona è
figlia di Dio, indipendentemente
dall’etnia o dalla confessione
religiosa. Per amare qualcuno non
c’è bisogno di chiedergli il curriculum
vitae; l’amore precede, sempre va
avanti, si anticipa. Perché? Perché
l’amore è gratuito. In questo Centro
della Caritas sono molti i cristiani che
hanno imparato a vedere con gli
stessi occhi del Signore, che non si
sofferma sugli aggettivi, ma cerca e
attende ciascuno con occhi di Padre.
Ma voi sapete una cosa? Dobbiamo
stare attenti! Noi siamo caduti nella
cultura dell’aggettivo: “questa
persona è questo, questa persona è
questo, questa persona è questo…”. E



Dio non vuole questo. È una persona,
è immagine di Dio. Niente aggettivi!
Lasciamo che Dio metta gli aggettivi;
noi mettiamo l’amore, in ogni
persona. Così, questo vale anche per
il chiacchiericcio. Con quanta facilità
viene tra noi il chiacchiericcio! “Ah
questo è quello, questo fa questo…”.
Sempre “aggettiviamo” la gente. Io
non sto parlando di voi, perché so
che qui non c’è il chiacchiericcio, ma
pensiamo al posto dove ci sono le
chiacchiere. Questo è l’aggettivo:
aggettivare la gente. Dobbiamo
passare dalla cultura dell’aggettivo
alla realtà del sostantivo. Vedere con
gli occhi della fede è l’invito a non
passare la vita affibbiando etichette,
classificando chi è degno di amore e
chi no, ma a cercare di creare le
condizioni perché ogni persona
possa sentirsi amata, soprattutto
quelle che si sentono dimenticate da
Dio perché sono dimenticate dai loro
fratelli. Fratelli e sorelle, chi ama non
perde tempo a piangersi addosso, ma



vede sempre qualcosa di concreto
che può fare. In questo Centro avete
imparato a vedere i problemi, a
riconoscerli, ad affrontarli; vi lasciate
interpellare e cercate di discernere
con gli occhi del Signore. Come disse
Papa Giovanni: «Non ho mai
conosciuto un pessimista che abbia
concluso qualcosa di bene». I
pessimisti non fanno mai qualcosa di
bene. I pessimisti rovinano tutto.
Quando io penso al pessimista, mi
viene in mente una bella torta: cosa
fa il pessimista? Versa aceto sulla
torta, rovina tutto. I pessimisti
rovinano tutto. Invece l’amore apre
le porte, sempre! Papa Giovanni
aveva ragione: «Non ho mai
conosciuto un pessimista che abbia
concluso qualcosa di bene». Il
Signore è il primo a non essere
pessimista e continuamente cerca di
aprire per tutti noi vie di
Risurrezione. Il Signore è un
ottimista inguaribile! Sempre cerca
di pensare bene di noi, di portarci



avanti, di scommettere su di noi. Che
bello quando le nostre comunità
sono cantieri di speranza! L’ottimista
è un uomo o una donna che crea
nella comunità speranza.

Ma per acquistare lo sguardo di Dio
abbiamo bisogno degli altri, abbiamo
bisogno che ci insegnino a guardare
e a sentire come Gesù guarda e sente;
che il nostro cuore possa palpitare
con i suoi stessi sentimenti. Per
questo mi è piaciuto quando Mitko e
Miroslava, con il loro piccolo
angioletto Bilyana, ci dicevano che
per loro la parrocchia è stata sempre
la loro seconda casa, il luogo dove
trovano sempre, nella preghiera
comunitaria e nel sostegno delle
persone care, la forza per andare
avanti. Una parrocchia ottimista, che
aiuta ad a andare avanti.

La parrocchia, in questo modo, si
trasforma in una casa in mezzo a
tutte le case ed è capace di rendere



presente il Signore proprio lì dove
ogni famiglia, ogni persona cerca
quotidianamente di guadagnarsi il
pane. Lì, all’incrocio delle strade, si
trova il Signore, il quale non ha
voluto salvarci con un decreto, ma è
entrato e vuole entrare nel più
intimo delle nostre famiglie e dire a
noi, come ai discepoli: “Pace a voi!”.
È bello il saluto del Signore: “Pace a
voi!”. Dove c’è la tempesta, dove c’è il
buio, dove c’è il dubbio, dove c’è
l’angoscia, il Signore dice: “Pace a
voi!”. E non solo lo dice: fa la pace.

Sono contento di sapere che trovate
buona questa “massima” che mi
piace condividere con i coniugi: “Mai
andare a letto arrabbiati, nemmeno
una notte” (e, per quanto posso
vedere, con voi funziona). È una
massima che può servire anche per
tutti i cristiani. A me piace dire alle
coppie di non litigare, ma se litigano,
non c’è problema, perché è normale
arrabbiarsi. È normale. E a volte



litigare un po’ forte – qualche volta
volano i piatti –, ma non c’è
problema: arrabbiarsi a patto che si
faccia la pace prima che finisca la
giornata. Mai finire la giornata in
guerra. A tutti voi sposi: mai finire la
giornata in guerra. E sapete perché?
Perché la “guerra fredda” del giorno
dopo è molto pericolosa. “E, padre,
come si può fare la pace? Dove posso
imparare i discorsi per fare la
pace?”. Fai così [fa il gesto di una
carezza]: un gesto ed è fatta la pace.
Soltanto un gesto di amore. Capito?
Questo per le coppie. È vero che,
come anche voi avete raccontato, si
passa attraverso diverse prove; per
questo è necessario stare attenti
perché mai la rabbia, il rancore o
l’amarezza si impossessino del cuore.
E in questo ci dobbiamo aiutare, aver
cura gli uni degli altri affinché non si
spenga la fiamma che lo Spirito ha
acceso nel nostro cuore.



Voi riconoscete, e ne siete grati, che i
vostri sacerdoti e le vostre suore si
prendono cura di voi. Sono bravi! Un
applauso a loro. Ma quando vi
ascoltavo mi ha colpito quel
sacerdote che condivideva non
quanto lui fosse stato bravo durante
questi anni di ministero, ma ha
parlato delle persone che Dio ha
messo accanto a lui per aiutarlo a
diventare un bravo ministro di Dio. E
queste persone siete voi.

Il Popolo di Dio ringrazia il suo
pastore e il pastore riconosce che
impara ad essere credente – attenti a
questo: impara ad essere credente –
con l’aiuto della sua gente, della sua
famiglia e in mezzo a loro. Quando
un sacerdote o una persona
consacrata, anche un vescovo come
me, si allontana dal Popolo di Dio, il
cuore si raffredda e perde quella
capacità di credere come il Popolo di
Dio. Per questo mi piace questa
affermazione: il Popolo di Dio aiuta i



consacrati – siano essi sacerdoti,
vescovi o suore – ad essere credenti.
Il Popolo di Dio è una comunità viva
che sostiene, accompagna, integra e
arricchisce. Mai separati, ma uniti,
ciascuno impara ad essere segno e
benedizione di Dio per gli altri. Il
sacerdote senza il suo popolo perde
identità e il popolo senza i suoi
pastori può frammentarsi. L’unità del
pastore che sostiene e lotta per il suo
popolo e il popolo che sostiene e lotta
per il suo pastore. Questo è grande!
Ognuno dedica la propria vita agli
altri. Nessuno può vivere solo per sé,
viviamo per gli altri. E questo lo
diceva San Paolo in una delle sue
lettere: “Nessuno vive per sé”.
“Padre, io conosco una persona che
vive per sé”. E quella persona è
felice? È capace di dare la vita agli
altri? È capace di sorridere? Sono le
persone egoiste. È il popolo
sacerdotale che con il sacerdote è in
grado di dire: «Questo è il mio corpo
offerto per voi». Questo è il Popolo di



Dio unito al sacerdote. Così
impariamo ad essere una Chiesa-
famiglia-comunità che accoglie,
ascolta, accompagna, si preoccupa
degli altri rivelando il suo vero volto,
che è volto di madre. La Chiesa è
madre. Chiesa-madre che vive e fa
suoi i problemi dei figli, non offrendo
risposte preconfezionate. No. Le
mamme, quando devono rispondere
alla realtà dei figli dicono quello che
viene loro in mente in quel
momento. Le mamme non hanno
risposte preconfezionate: rispondono
con il cuore, con il cuore di madre.
Così la Chiesa, questa Chiesa che è
fatta da tutti noi, popolo e sacerdoti
insieme, vescovi, consacrati, tutti
insieme, cerca insieme strade di vita,
strade di riconciliazione; cerca di
rendere presente il Regno di Dio.
Chiesa-famiglia-comunità che prende
in mano i nodi della vita, che spesso
sono grossi gomitoli, e prima di
districarli li fa suoi, li accoglie tra le
mani e li ama. Così fa una mamma:



quando vede un figlio o una figlia
che è “annodato” in tante difficoltà,
non lo condanna: prende quelle
difficoltà, quei nodi nelle sue mani, li
fa suoi e li risolve. Così è la nostra
Madre Chiesa. Così dobbiamo
guardarla. È la madre che ci prende
come siamo, con le nostre difficoltà,
con i nostri peccati pure. È madre,
sempre sa arrangiare le cose. Non ci
sembra che sia bello avere una
madre così? Mai allontanarvi, mai
allontanarsi dalla Chiesa! E se tu ti
allontani, perderai la memoria della
maternità della Chiesa; incomincerai
a pensare male della tua Madre
Chiesa, e più vai lontano, più
quell’immagine di madre diventerà
un’immagine di matrigna. Ma la
matrigna è dentro il tuo cuore. La
Chiesa è madre.

Una famiglia tra le famiglie – questo
è la Chiesa –, aperta a testimoniare,
come ci diceva la sorella, al mondo
odierno la fede, la speranza e l’amore



verso il Signore e verso coloro che
Egli ama con predilezione. Una casa
con le porte aperte. La Chiesa è una
casa con le porte aperte, perché è
madre. A me ha colpito tanto una
cosa che aveva scritto un grande
sacerdote. Lui era un poeta e amava
tanto la Madonna. Era anche un
prete peccatore, lui sapeva di essere
peccatore, ma andava dalla Madonna
e piangeva davanti alla Madonna.
Una volta scrisse una poesia,
chiedendo perdono alla Madonna e
facendo il proposito di non
allontanarsi mai dalla Chiesa.
Scriveva così: “Questa sera, Signora,
la promessa è sincera. Ma, per ogni
evenienza, non dimenticarti di
lasciare la chiave dalla parte di
fuori”. Maria e la Chiesa mai
chiudono da dentro! Sempre, se
chiudono la porta, la chiave è di
fuori: tu puoi aprire. E questa è la
nostra speranza. La speranza della
riconciliazione. “Padre, lei dice che la
Chiesa e la Madonna sono una casa



con le porte aperte, ma se Lei
sapesse, padre, le cose brutte che io
ho fatto nella vita: per me le porte
della Chiesa, anche le porte del cuore
della Madonna, sono chiuse” – “Hai
ragione, sono chiuse, ma avvicinati,
guarda bene e troverai la chiave
dalla parte di fuori. Fa’ così, apri ed
entra. Non devi suonare il
campanello. Apri con quella chiave
lì”. E questo vale per tutta la vita!

In questo senso ho un “lavoretto” per
voi. Voi siete figli nella fede dei
grandi testimoni che furono capaci di
testimoniare con la loro vita l’amore
del Signore in queste terre. I fratelli
Cirillo e Metodio, uomini santi e dai
grandi sogni, si convinsero che il
modo più autentico per parlare con
Dio era farlo nella propria lingua.
Questo diede loro l’audacia di
decidersi a tradurre la Bibbia perché
nessuno rimanesse privo della Parola
che dà vita.



Essere una casa dalle porte aperte,
sulle orme di Cirillo e Metodio, oggi
richiede anche di saper essere audaci
e creativi per domandarsi come si
possa tradurre in modo concreto e
comprensibile alle giovani
generazioni l’amore che Dio ha per
noi. Dobbiamo essere audaci,
coraggiosi. Sappiamo e
sperimentiamo che «i giovani, nelle
strutture consuete, spesso non
trovano risposte alle loro
inquietudini, alle loro esigenze, alle
loro problematiche e alle loro
ferite» (Esort. ap. postsin. Christus
vivit, 202). E questo ci chiede un
nuovo sforzo di immaginazione nelle
nostre azioni pastorali, per cercare il
modo di raggiungere il loro cuore,
conoscere le loro attese e
incoraggiare i loro sogni, come
comunità-famiglia che sostiene,
accompagna e invita a guardare il
futuro con speranza. Una grande
tentazione che affrontano le nuove
generazioni è la mancanza di radici,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#202


di radici che le sostengano, e questo
le porta allo sradicamento e a una
grande solitudine. I nostri giovani,
nel momento in cui si sentono
chiamati ad esprimere tutto il
potenziale in loro possesso, molte
volte restano a metà strada a causa
delle frustrazioni o delle delusioni
che sperimentano, poiché non hanno
radici su cui appoggiarsi per
guardare avanti (cfr ibid., 179-186). E
questo aumenta quando si vedono
obbligati a lasciare la propria terra,
la propria patria, la propria famiglia.

Vorrei sottolineare questo che ho
detto sui giovani, che tante volte
perdono le radici. Oggi, nel mondo, ci
sono due gruppi di persone che
soffrono tanto: i giovani e gli anziani.
Dobbiamo farli incontrare. Gli
anziani sono le radici della nostra
società, non possiamo mandarli via
dalla nostra comunità, sono la
memoria viva della nostra fede. I
giovani hanno bisogno di radici, di

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#179


memoria. Facciamo sì che
comunichino tra di loro, senza paura.
C’è una bella profezia del profeta
Gioele: “I vecchi sogneranno e i
giovani profetizzeranno” (cfr 3,1).
Quando i giovani si incontrano con
gli anziani e gli anziani con i giovani,
gli anziani incominciano a rivivere,
tornano a sognare e i giovani
prendono coraggio dai vecchi, vanno
avanti e incominciano a fare ciò che
è tanto importante nella loro vita,
cioè frequentare il futuro. Abbiamo
bisogno che i giovani frequentino il
futuro, ma questo si può fare solo se
hanno le radici dei vecchi. Quando io
arrivavo qui alla parrocchia, nelle
strade c’erano tanti anziani, tanti
vecchietti e vecchiette. Sorridevano…
Hanno un tesoro dentro. E c’erano
tanti giovani che pure salutavano e
sorridevano. Che si incontrino! Che
gli anziani diano ai giovani questa
capacità di profetizzare, cioè di
frequentare il futuro. Queste sono le
scommesse di oggi. E non abbiamo



paura. Accettiamo nuove sfide, a
condizione che ci sforziamo con ogni
mezzo di far sì che la nostra gente
non venga privata della luce e della
consolazione che nascono
dall’amicizia con Gesù, di una
comunità di fede che la sostenga e di
un orizzonte sempre stimolante e
rinnovatore che le dia senso e vita
(cfr Esort. ap. Evangelii gaudium, 49).
Non dimentichiamo che le pagine più
belle della vita della Chiesa sono
state scritte quando creativamente il
Popolo di Dio si metteva in cammino
per cercare di tradurre l’amore di
Dio in ogni momento della storia, con
le sfide che man mano si andavano
incontrando. Il popolo unito, il
Popolo di Dio, con il sensus fidei che
gli è proprio. È bello sapere che
potete contare su una grande storia
vissuta, ma è ancora più bello
prendere coscienza che a voi è stato
dato di scrivere ciò che verrà. Queste
pagine non sono state scritte. Dovete
scriverle voi. Il futuro è nelle vostre

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V.%E2%80%82Una_madre_dal_cuore_aperto


mani, il libro del futuro lo dovete
scrivere voi. Non stancatevi di essere
una Chiesa che continua a generare,
in mezzo alle contraddizioni, ai
dolori e anche a tante povertà, ma è
la Chiesa Madre che continuamente
fa dei figli, genera i figli di cui questa
terra ha bisogno oggi agli inizi del
XXI secolo, tenendo un orecchio al
Vangelo e l’altro al cuore del vostro
popolo. Grazie… – non ho finito! Vi
tormenterò un po’ ancora – Grazie
per questo bell’incontro. E, pensando
a Papa Giovanni, vorrei che la
benedizione che vi do ora sia una
carezza del Signore su ciascuno di
voi. Lui aveva dato quella
benedizione con l’augurio che fosse
una carezza; quella benedizione che
diede alla luce della luna.

Preghiamo insieme, preghiamo la
Madonna che è immagine della
Chiesa. Pregate nella vostra lingua.
[Recitano l’Ave Maria in bulgaro]

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_luna.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_luna.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_luna.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it/speeches/1962/documents/hf_j-xxiii_spe_19621011_luna.html


Santa Messa con le prime
comunioni (Rakovsky)

Cari fratelli e sorelle, Christos
vozkrese!

Sono felice di salutare i bambini e le
bambine della Prima Comunione,
come pure i loro genitori, parenti e
amici. A tutti voi rivolgo il bel saluto
augurale che si usa anche nel vostro
Paese in questo tempo pasquale:
«Christos vozkrese!Questo saluto è
l’espressione della gioia di noi
cristiani, discepoli di Gesù, perché
Lui, che ha dato la vita per amore
sulla croce per distruggere il peccato,
è risorto e ci ha resi figli adottivi di
Dio Padre. Siamo contenti perché
Egli è vivo e presente tra noi oggi e
sempre.

Voi, cari bambini e care bambine,
siete venuti qui da ogni angolo di
questa “Terra delle rose” per



partecipare a una festa meravigliosa,
che sono sicuro non dimenticherete
mai: il vostro primo incontro con
Gesù nel sacramento dell’Eucaristia.
Qualcuno di voi potrebbe chiedermi:
ma come possiamo incontrare Gesù,
che è vissuto tanti anni fa e poi è
morto ed è stato messo nella tomba?
È vero: Gesù ha fatto un atto
immenso di amore per salvare
l’umanità di tutti i tempi. È rimasto
nella tomba tre giorni, ma noi
sappiamo – ce lo hanno assicurato gli
Apostoli e molti altri testimoni che lo
hanno visto – che Dio Padre suo e
Padre e nostro, lo ha risuscitato. E
ora Gesù è vivo, è qui con noi, perciò
oggi lo possiamo incontrare
nell’Eucaristia. Non lo vediamo con
questi occhi, ma lo vediamo con gli
occhi della fede.

Vi vedo qui vestiti con le tuniche
bianche: questo è un segno
importante e bello, perché siete
vestiti a festa. La Prima Comunione è



innanzi tutto una festa, in cui
celebriamo Gesù che ha voluto
rimanere sempre al nostro fianco e
che non si separerà mai da noi. Festa
che è stata possibile grazie ai nostri
padri, ai nostri nonni, alle nostre
famiglie, alle nostre comunità che ci
hanno aiutato a crescere nella fede.

Per venire qui, a questa citta di
Rakovski, avete fatto una lunga
strada. I vostri sacerdoti e catechisti,
che hanno seguito il vostro percorso
di catechesi,vi hanno accompagnato
anche nella strada che vi porta oggi a
incontrare Gesù e a riceverlo nel
vostro cuore. Egli, come abbiamo
ascoltato nel Vangelo (cfr Gv 6,1-15),
un giorno ha moltiplicato
miracolosamente cinque pani e due
pesci, saziando la fame della folla che
lo aveva seguito e ascoltato. Vi siete
accorti di come è incominciato il
miracolo? Dalle mani di un bambino
che ha portato quello che aveva:
cinque pani e due pesci (cfr Gv 6,9).



Allo stesso modo in cui voi oggi
aiutate il compiersi del miracolo di
far ricordare a tutti noi grandi qui
presenti il primo incontro che
abbiamo avuto con Gesù
nell’Eucaristia e poter ringraziare
per quel giorno. Oggi ci permettete di
essere nuovamente in festa e
celebrare Gesù che è presente nel
Pane della Vita. Perché ci sono
miracoli che possono accadere solo
se abbiamo un cuore come il vostro,
capace di condividere, di sognare, di
ringraziare, di avere fiducia e di
onorare gli altri. Fare la Prima
Comunione significa voler essere
ogni giorno più uniti a Gesù, crescere
nell’amicizia con Lui e desiderare
che anche altri possano godere la
gioia che ci vuole donare. Il Signore
ha bisogno di voi per poter realizzare
il miracolo di raggiungere con la sua
gioia molti dei vostri amici e
familiari.



Cari bambini, care bambine, sono
contento di condividere con voi
questo grande momento e di aiutarvi
a incontrare Gesù. State vivendo
davvero una giornata in spirito di
amicizia, spirito di gioia e fraternità,
spirito di comunione tra di voi e con
tutta la Chiesa che, specialmente
nell’Eucaristia, esprime la
comunione fraterna tra tutti i suoi
membri. La nostra carta di identità e
questa: Dio è nostro Padre, Gesù è
nostro Fratello, la Chiesa è la nostra
famiglia, noi siamo fratelli, la nostra
legge è l’amore.

Desidero incoraggiarvi a pregare
sempre con quell’entusiasmo e
quella gioia che avete oggi. E
ricordate che questo è il sacramento
della Prima Comunione ma non
dell’ultima Comunione. Oggi
ricordatevi che Gesù vi aspetta
sempre. Perciò, vi auguro che oggi
sia l’inizio di molte Comunioni,
perché il vostro cuore sia sempre



come oggi, in festa, pieno di gioia e
soprattutto gratitudine.

A questo punto il Santo Padre ha
aggiunto un colloquio “a braccio”
con i bambini, avvalendosi della
presenza del traduttore in lingua
bulgara

Papa Francesco: Cari bambini e care
bambine, vi do il benvenuto! Sono
contento di vedervi qui per fare la
Prima Comunione. Vi farò una
domanda: siete contenti voi di fare la
Prima Comunione?

Bambini: Sì!

Papa Francesco: Sicuro?

Bambini: Sì!

Papa Francesco: E perché siete
contenti? Perché viene Gesù!
Diciamo insieme: “Sono contento
perché viene Gesù”.



Bambini: Sono contento perché
viene Gesù!

Papa Francesco: E voi, tutti uniti qui
per ricevere Gesù – vi faccio una
domanda – voi siete la stessa
famiglia?

Bambini: Sì!

Papa Francesco: E come si chiama la
nostra famiglia?

Bambini: La Chiesa.

Papa Francesco: Il nostro cognome
è: cristiano.

Bambini: Sì!

Papa Francesco: Com’è il nostro
cognome?

Bambini: Cristiano.

Papa Francesco: Va bene. Io
nell’omelia ho detto una cosa che
vorrei che voi ricordiate sempre. Ho



parlato della “carta d’identità” del
cristiano e ho detto questo: «La
nostra carta d’identità è questa: Dio è
nostro Padre, Gesù è nostro fratello,
la Chiesa è la nostra famiglia, noi
siamo fratelli, la nostra legge è
l’amore». Adesso ripetiamo insieme.
Io dirò di nuovo, il traduttore
ripeterà e ripetiamo insieme. Dio è
nostro Padre.

Bambini: Dio è nostro Padre.

Papa Francesco: Gesù è nostro
fratello.

Bambini: Gesù è nostro fratello.

Papa Francesco: La Chiesa è nostra
madre è nostra famiglia.

Bambini: La Chiesa è nostra madre è
nostra famiglia.

Papa Francesco: Noi siamo nemici…

Bambini: Noi siamo…



Papa Francesco: È vero? Siamo
nemici noi?

Bambini: No!

Papa Francesco: Siamo amici! Noi
siamo amici. Tutti! Noi siamo fratelli.

Bambini: Noi siamo fratelli.

Papa Francesco: La nostra legge è
l’amore. Tutti!

Bambini: La nostra legge è l’amore!

Papa Francesco: Adesso parlerà
Gesù ad ognuno di noi. Oggi
pregherete Gesù per la vostra
famiglia, per i vostri genitori, i vostri
nonni, i vostri catechisti, i vostri
sacerdoti, i vostri amici. Pregherete
Gesù per tutta questa gente?

Bambini: Sì!

Papa Francesco: Benissimo. Adesso
continuiamo la Messa e ci
prepariamo per ricevere Gesù.



Santa Messa in Piazza Knyaz
Alexander I (Sofia)

Cari fratelli e sorelle, Cristo è risorto! 
Christos vozkrese!

È meraviglioso il saluto con il quale i
cristiani nel vostro Paese si
scambiano la gioia del Risorto in
questo tempo pasquale.

Tutto l’episodio che abbiamo
ascoltato, narrato alla fine dei
Vangeli, ci permette di immergerci in
questa gioia che il Signore ci invita a
“contagiare” ricordandoci tre realtà
stupende che segnano la nostra vita
di discepoli: Dio chiama, Dio
sorprende, Dio ama.

Dio chiama. Tutto avviene sulle rive
del lago di Galilea, là dove Gesù
aveva chiamato Pietro. Lo aveva
chiamato a lasciare il mestiere di
pescatore per diventare pescatore di



uomini (cfr Lc 5,4-11). Ora, dopo tutto
il cammino, dopo l’esperienza di
veder morire il Maestro e nonostante
l’annuncio della sua risurrezione,
Pietro torna alla vita di prima: «Io
vado a pescare», dice. E gli altri
discepoli non sono da meno:
«Veniamo anche noi con te» (Gv
21,3). Sembrano fare un passo
indietro; Pietro riprende in mano le
reti a cui aveva rinunciato per Gesù.
Il peso della sofferenza, della
delusione, perfino del tradimento era
diventato una pietra difficile da
rimuovere nel cuore dei discepoli;
erano ancora feriti sotto il peso del
dolore e della colpa e la buona
notizia della Risurrezione non aveva
messo radici nel loro cuore. Il
Signore sa quanto è forte per noi la
tentazione di tornare alle cose di
prima. Le reti di Pietro, come le
cipolle d’Egitto, sono nella Bibbia
simbolo della tentazione della 
nostalgia del passato, di voler
indietro qualcosa di quanto si era



voluto lasciare. Davanti alle
esperienze di fallimento, di dolore e
persino del fatto che le cose non
risultino come si sperava, appare
sempre una sottile e pericolosa
tentazione che invita allo
scoraggiamento e a lasciarsi cadere
le braccia. È la psicologia del sepolcro
che tinge tutto di rassegnazione,
facendoci affezionare a una tristezza
dolciastra che come una tarma
corrode ogni speranza. Così si
sviluppa la più grande minaccia che
può radicarsi in seno a una
comunità: il grigio pragmatismo
della vita, nella quale
apparentemente tutto procede con
normalità, ma in realtà la fede si va
esaurendo e degenerando in
meschinità (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium, 83).

Ma proprio lì, nel fallimento di
Pietro, arriva Gesù, ricomincia da
capo e con pazienza esce ad
incontrarlo e gli dice «Simone» (v.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_all%E2%80%99accidia_egoista
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_all%E2%80%99accidia_egoista


15): era il nome della prima
chiamata. Il Signore non aspetta
situazioni o stati d’animo ideali, li
crea. Non aspetta di incontrarsi con
persone senza problemi, senza
delusioni, senza peccati o limitazioni.
Egli stesso ha affrontato il peccato e
la delusione per andare incontro ad
ogni vivente e invitarlo a
camminare. Fratelli, il Signore non si
stanca di chiamare. È la forza
dell’Amore che ha ribaltato ogni
pronostico e sa ricominciare. In
Gesù, Dio cerca di dare sempre una
possibilità. Fa così anche con noi: ci
chiama ogni giorno a rivivere la
nostra storia d’amore con Lui, a
rifondarci nella novità che è Lui.
Tutte le mattine, ci cerca lì dove
siamo e ci invita «ad alzarci, a
risorgere sulla sua Parola, a guardare
in alto e credere che siamo fatti per il
Cielo, non per la terra; per le altezze
della vita, non per le bassezze della
morte», e ci invita a non cercare «tra
i morti Colui che è vivo» (Omelia

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html


nella Veglia Pasquale, 20 aprile 2019).
Quando lo accogliamo, saliamo più in
alto, abbracciamo il nostro futuro più
bello non come una possibilità ma
come una realtà. Quando è la
chiamata di Gesù a orientare la vita,
il cuore ringiovanisce.

Dio sorprende. È il Signore delle
sorprese che invita non solo a
sorprendersi, ma a realizzare cose
sorprendenti. Il Signore chiama e,
incontrando i discepoli con le reti
vuote, propone loro qualcosa di
insolito: pescare di giorno, cosa
piuttosto strana su quel lago. Ridà
loro fiducia mettendoli in
movimento e spingendoli di nuovo a
rischiare, a non dare nulla e
specialmente nessuno per perso. È il
Signore della sorpresa che rompe le
chiusure paralizzanti restituendo
l’audacia capace di superare il
sospetto, la sfiducia e il timore che si
nasconde dietro il “si è sempre fatto
così”. Dio sorprende quando chiama

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html


e invita a gettare non solo le reti, ma
noi stessi al largo nella storia e a
guardare la vita, a guardare gli altri e
anche noi stessi con i suoi stessi occhi
che «nel peccato, vede figli da
rialzare; nella morte, fratelli da
risuscitare; nella desolazione, cuori
da consolare. Non temere, dunque: il
Signore ama questa tua vita, anche
quando hai paura di guardarla e
prenderla in mano» (ibid.).

Giungiamo così alla terza certezza di
oggi. Dio chiama, Dio sorprende
perché Dio ama. L’amore è il suo
linguaggio. Perciò chiede a Pietro e a
noi di sintonizzarsi sulla stessa
lingua: «Mi ami?». Pietro accoglie
l’invito e, dopo tanto tempo passato
con Gesù, capisce che amare vuol
dire smettere di stare al centro.
Adesso non parte più da sé, ma da
Gesù: «Tu conosci tutto» (Gv 21,18),
risponde. Si riconosce fragile, capisce
che non può andare avanti solo con
le sue forze. E si fonda sul Signore,

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2019/documents/papa-francesco_20190420_omelia-vegliapasquale.html


sulla forza del suo amore, fino alla
fine. Questa è la nostra forza che
ogni giorno siamo invitati a
rinnovare: il Signore ci ama. Essere
cristiano è una chiamata ad avere
fiducia che l’Amore di Dio è più
grande di ogni limite o peccato. Uno
dei grandi dolori e ostacoli che
sperimentiamo oggi non nasce tanto
nel comprendere che Dio sia amore,
ma nel fatto che siamo arrivati ad
annunciarlo e testimoniarlo in modo
tale che per molti questo non è il suo
nome. Dio è amore, un amore che si
dona, chiama e sorprende.

Ecco il miracolo di Dio, che fa delle
nostre vite opere d’arte se ci
lasciamo guidare dal suo amore.
Tanti testimoni della Pasqua in
questa terra benedetta hanno
realizzato capolavori magnifici,
ispirati da una fede semplice e da un
amore grande. Offrendo la vita, sono
stati segni viventi del Signore,
sapendo superare con coraggio



l’apatia e offrendo una risposta
cristiana alle preoccupazioni che si
presentavano loro (cfr Esort. ap.
pstsin. Christus vivit, 174). Oggi
siamo invitati a guardare e scoprire
quello che il Signore ha fatto nel
passato per lanciarci con Lui verso il
futuro, sapendo che, nel successo e
negli errori, tornerà sempre a
chiamarci per invitarci a gettare le
reti. Quello che ho detto ai giovani
nell’Esortazione che recentemente
ho scritto, desidero dirlo anche a voi.
Una Chiesa giovane, una persona
giovane, non per l’età ma per la forza
dello Spirito, ci invita a testimoniare
l’amore di Cristo, un amore che
incalza e ci porta ad essere pronti a
lottare per il bene comune, servitori
dei poveri, protagonisti della
rivoluzione della carità e del servizio,
capaci di resistere alle patologie
dell’individualismo consumista e
superficiale. Innamorati di Cristo,
testimoni vivi del Vangelo in ogni
angolo di questa città (cfr ibid.,

https://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/en/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


174-175). Non abbiate paura di essere
i santi di cui questa terra ha bisogno,
una santità che non vi toglierà forza,
non vi toglierà vita o gioia; anzi,
proprio al contrario, perché
giungerete voi e i figli di questa terra
ad essere quello che il Padre sognò
quando vi creò (cfr Esort. ap. 
Gaudete et exsultate, 32).

Chiamati, sorpresi e inviati per
amore!

Regina Coeli in Piazza di San
Alexander Nevsky (Sofia)

Cari fratelli e sorelle, “Cristo è
risorto!”

Con queste parole, dai tempi antichi,
in queste terre di Bulgaria i cristiani
– ortodossi e cattolici – si scambiano
gli auguri nel tempo di Pasqua: 
Christos vozkrese! [la folla risponde]

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Pi%C3%B9_vivi,_pi%C3%B9_umani
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Pi%C3%B9_vivi,_pi%C3%B9_umani


Esse esprimono la grande gioia per la
vittoria di Gesù Cristo sul male, sulla
morte. Sono un’affermazione e una
testimonianza del cuore della nostra
fede: Cristo vive. Egli è la nostra
speranza e la più bella giovinezza di
questo mondo. Tutto ciò che Lui
tocca diventa nuovo, si riempie di
vita. Perciò, le prime parole che
voglio rivolgere a ciascuno di voi
sono: Lui vive e ti vuole vivo! Lui è in
te, Lui è con te e non ti lascia mai.
Lui cammina con te. Per quanto tu ti
possa allontanare, accanto a te c’è il
Risorto, che continuamente ti
chiama, ti aspetta per ricominciare.
Lui non ha mai paura di
ricominciare: sempre ci dà la mano
per rincominciare, per alzarci e
rincominciare. Quando ti senti
vecchio per la tristezza – la tristezza
invecchia –, i rancori, le paure, i
dubbi e i fallimenti, Lui sarà lì per
ridarti forza e speranza (cfr Esort.
ap. postsin. Christus vivit, 1-2). Lui
vive, ti vuole vivo e cammina con te.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html


Questa fede in Cristo risorto viene
proclamata da duemila anni in ogni
angolo della terra, attraverso la
missione generosa di tanti credenti,
che sono chiamati a dare tutto per
l’annuncio evangelico, senza tenere
nulla per sé. Nella storia della Chiesa,
anche qui in Bulgaria, ci sono stati
Pastori che si sono distinti per santità
della vita. Tra essi mi piace ricordare
il mio predecessore, che voi chiamate
“il santo bulgaro”, San Giovanni
XXIII, un santo pastore, la cui
memoria è particolarmente viva in
questa terra, dove egli ha vissuto dal
1925 al 1934. Qui ha imparato ad
apprezzare la tradizione della Chiesa
Orientale, instaurando rapporti di
amicizia con le altre Confessioni
religiose. La sua esperienza
diplomatica e pastorale in Bulgaria
lasciò un’impronta così forte nel suo
cuore di pastore da condurlo a
favorire nella Chiesa la prospettiva
del dialogo ecumenico, che ebbe un
notevole impulso nel Concilio

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


Vaticano II, voluto proprio da Papa
Roncalli. In un certo senso,
dobbiamo ringraziare questa terra
per l’intuizione saggia e ispiratrice
del “Papa buono”.

Nel solco di questo cammino
ecumenico, fra poco avrò la gioia di
salutare gli esponenti delle varie
Confessioni religiose della Bulgaria,
che, pur essendo un Paese ortodosso,
è un crocevia in cui si incontrano e
dialogano varie espressioni religiose.
La gradita presenza a questo
incontro dei Rappresentanti di
queste diverse Comunità indica il
desiderio di tutti di percorrere il
cammino, ogni giorno più necessario,
«di adottare la cultura del dialogo
come via, la collaborazione comune
come condotta, la conoscenza
reciproca come metodo e
criterio» (Documento sulla fratellanza
umana, Abu Dhabi, 4 febbraio 2019).

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Ci troviamo vicino all’antica chiesa di
Santa Sofia, e accanto alla chiesa
Patriarcale di San Aleksander
Nevskij, dove, in precedenza, ho
pregato nel ricordo dei Santi Cirillo e
Metodio, evangelizzatori dei popoli
slavi. Nel desiderio di manifestare
stima e affetto a questa venerata
Chiesa ortodossa di Bulgaria, ho
avuto la gioia di salutare e
abbracciare, in precedenza, il mio
Fratello Sua Santità Neofit, Patriarca,
come pure i Metropoliti del Santo
Sinodo.

Ci rivolgiamo ora alla Beata Vergine
Maria, Regina del cielo e della terra,
perché interceda presso il Signore
Risorto, affinché doni a questa amata
terra l’impulso sempre necessario di
essere terra di incontro, nella quale,
al di là delle differenze culturali,
religiose o etniche, possiate
continuare a riconoscervi e stimarvi
come figli di uno stesso Padre. La
nostra invocazione si esprime con il



canto dell’antica preghiera del 
Regina Caeli. Lo facciamo qui, a Sofia,
davanti all’icona della Madonna di
Nesebar, che significa “Porta del
cielo”, tanto cara al mio predecessore
San Giovanni XXIII, che ha
cominciato a venerarla qui, in
Bulgaria, e l’ha portata con sé fino
alla morte.

Visita al Patriarca e al Santo
Sinodo

Santità, venerati Metropoliti e
Vescovi, cari fratelli,

Christos vozkrese!

Nella gioia del Signore risorto vi
rivolgo il saluto pasquale in questa
domenica, che nell’Oriente cristiano
è chiamata “domenica di San
Tommaso”. Contempliamo l’Apostolo
che mette la mano nel costato del

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it.html


Signore e, toccate le sue ferite,
confessa: «Mio Signore e mio
Dio!» (Gv 20,28). Le ferite che lungo
la storia si sono aperte tra noi
cristiani sono lacerazioni dolorose
inferte al Corpo di Cristo che è la
Chiesa. Ancora oggi ne tocchiamo
con mano le conseguenze. Ma forse,
se mettiamo insieme la mano in
queste ferite e confessiamo che Gesù
è risorto, e lo proclamiamo nostro
Signore e nostro Dio, se nel
riconoscere le nostre mancanze ci
immergiamo nelle sue ferite
d’amore, possiamo ritrovare la gioia
del perdono e pregustare il giorno in
cui, con l’aiuto di Dio, potremo
celebrare allo stesso altare il mistero
pasquale.

In questo cammino siamo sostenuti
da tanti fratelli e sorelle, ai quali
anzitutto vorrei rendere omaggio:
sono i testimoni della Pasqua. Quanti
cristiani in questo Paese hanno patito
sofferenze per il nome di Gesù, in



particolare durante la persecuzione
del secolo scorso! L’ecumenismo del
sangue! Essi hanno diffuso un
profumo soave nella “Terra delle
rose”. Sono passati attraverso le
spine della prova per spandere la
fragranza del Vangelo. Sono sbocciati
in un terreno fertile e ben lavorato,
in un popolo ricco di fede e genuina
umanità, che ha dato loro radici
robuste e profonde: penso, in
particolare, al monachesimo, che di
generazione in generazione ha
nutrito la fede della gente. Credo che
questi testimoni della Pasqua, fratelli
e sorelle di diverse confessioni uniti
in Cielo dalla carità divina, ora
guardino a noi come a semi piantati
in terra per dare frutto. E mentre
tanti altri fratelli e sorelle nel mondo
continuano a soffrire a causa della
fede, chiedono a noi di non rimanere
chiusi, ma di aprirci, perché solo così
i semi portano frutto.



Santità, questo incontro, che ho tanto
desiderato, succede a quello di San
Giovanni Paolo II col Patriarca
Maxim, durante la prima visita di un
Vescovo di Roma in Bulgaria, e segue
le orme di San Giovanni XXIII, che
negli anni qui trascorsi tanto si
affezionò a questo popolo «semplice
e buono» (Giornale dell’anima,
Bologna 1987, 325), apprezzandone
l’onestà, la laboriosità e la dignità
nelle prove. Mi trovo anch’io qui,
ospite accolto con affetto, e provo nel
cuore la nostalgia del fratello, quella
salutare nostalgia per l’unità tra i
figli dello stesso Padre, che Papa
Giovanni ebbe certamente modo di
maturare in questa città. Proprio
durante il Concilio Vaticano II, da lui
indetto, la Chiesa ortodossa bulgara
inviò i propri osservatori. Da allora i
contatti si sono moltiplicati. Penso
alle visite di delegazioni bulgare, che
da cinquant’anni si recano in
Vaticano e che ogni anno ho la gioia
di accogliere; nonché alla presenza a

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020524_patriarch-maxim.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020524_patriarch-maxim.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/2002/travels/documents/trav_azerbaijan-bulgaria-2002.html#Bulgaria
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/travels/2002/travels/documents/trav_azerbaijan-bulgaria-2002.html#Bulgaria
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm


Roma di una comunità ortodossa
bulgara, che prega in una chiesa
della mia diocesi. Mi rallegrano la
squisita accoglienza qui riservata ai
miei inviati, la cui presenza si è
intensificata negli ultimi anni, e la
collaborazione con la comunità
cattolica locale, soprattutto in ambito
culturale. Sono fiducioso che, con
l’aiuto di Dio e nei tempi che la
Provvidenza disporrà, tali contatti
potranno incidere positivamente su
tanti altri aspetti del nostro dialogo.
Intanto siamo chiamati a camminare
e fare insieme per dare testimonianza
al Signore, in particolare servendo i
fratelli più poveri e dimenticati, nei
quali Egli è presente. L’ecumenismo
del povero.

A orientarci nel cammino sono
soprattutto i santi Cirillo e Metodio,
che ci hanno legati sin dal primo
millennio e la cui memoria viva nelle
nostre Chiese rimane come fonte di
ispirazione, perché, nonostante le



avversità, essi misero al primo posto
l’annuncio del Signore, la chiamata
alla missione. Come disse San Cirillo:
«Con gioia io parto per la fede
cristiana; per quanto stanco e
fisicamente provato, io andrò con
gioia» (Vita Constantini VI,7; XIV,9). E
mentre si presagivano i segni
premonitori delle dolorose divisioni
che sarebbero avvenute nei secoli
successivi, scelsero la prospettiva
della comunione. Missione e
comunione: due parole sempre
declinate nella vita dei due Santi e
che possono illuminare il nostro
cammino per crescere in fraternità. 
L’ecumenismo della missione.

Cirillo e Metodio, bizantini di cultura,
ebbero l’audacia di tradurre la
Bibbia in una lingua accessibile ai
popoli slavi, così che la Parola divina
precedesse le parole umane. Il loro
coraggioso apostolato rimane per
tutti un modello di evangelizzazione.
Un campo che ci interpella



nell’annuncio è quello delle giovani
generazioni. Quant’è importante, nel
rispetto delle rispettive tradizioni e
peculiarità, aiutarci e trovare modi
per trasmettere la fede secondo
linguaggi e forme che permettano ai
giovani di sperimentare la gioia di un
Dio che li ama e li chiama! Altrimenti
saranno tentati di prestare fiducia
alle tante sirene ingannevoli della
società dei consumi.

Comunione e missione, vicinanza e
annuncio, i Santi Cirillo e Metodio
hanno molto da dirci anche per
quanto riguarda l’avvenire della
società europea. Infatti «sono stati in
un certo senso i promotori di
un’Europa unita e di una pace
profonda fra tutti gli abitanti del
continente, mostrando le
fondamenta di una nuova arte di
vivere insieme, nel rispetto delle
differenze, che non sono
assolutamente un ostacolo
all’unità» (S. Giovanni Paolo II, Saluto

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/may/documents/hf_jp-ii_spe_19990524_bulgaria.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/may/documents/hf_jp-ii_spe_19990524_bulgaria.html


alla Delegazione ufficiale della
Bulgaria, 24 maggio 1999: 
Insegnamenti XXII,1 [1999], 1080).
Anche noi, eredi della fede dei Santi,
siamo chiamati ad essere artefici di
comunione, strumenti di pace nel
nome di Gesù. In Bulgaria, «crocevia
spirituale, terra di incontro e di
reciproca comprensione» (Id., 
Discorso durante la Cerimonia di
benvenuto, Sofia, 23 maggio 2002: 
Insegnamenti XXV,1 [2002], 864),
hanno trovato accoglienza varie
confessioni, da quella armena a
quella evangelica, e diverse
espressioni religiose, da quella
ebraica a quella musulmana.
Incontra accoglienza e rispetto la
Chiesa Cattolica, sia nella tradizione
latina che in quella bizantino-slava.
Sono grato a Vostra Santità e al Santo
Sinodo per tale benevolenza. Anche
nei nostri rapporti, i Santi Cirillo e
Metodio ci ricordano che «una certa
diversità di usi e consuetudini non si
oppone minimamente all’unità della

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/may/documents/hf_jp-ii_spe_19990524_bulgaria.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/may/documents/hf_jp-ii_spe_19990524_bulgaria.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/may/documents/hf_jp-ii_spe_19990524_bulgaria.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1999/may/documents/hf_jp-ii_spe_19990524_bulgaria.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020523_arrival-bulgaria.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020523_arrival-bulgaria.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020523_arrival-bulgaria.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/2002/may/documents/hf_jp-ii_spe_20020523_arrival-bulgaria.html


Chiesa» e che tra Oriente e Occidente
«varie formule teologiche non di
rado si completano, piuttosto che
opporsi» (Conc. Ecum. Vat. II, Decr. 
Unitatis redintegratio, 16-17).
«Quante cose possiamo imparare gli
uni dagli altri!» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 246).

Santità, tra poco avrò la possibilità di
entrare nella Cattedrale Patriarcale
di Sant’Aleksander Nevskij per
sostare in preghiera nel ricordo dei
Santi Cirillo e Metodio.
Sant’Aleksander Nevskij, della
tradizione russa, e i Santi fratelli,
provenienti dalla tradizione greca e
apostoli dei popoli slavi, rivelano
quanto la Bulgaria sia un Paese-
ponte. Santità, cari Fratelli, assicuro
la mia preghiera per voi, per i fedeli
di questo amato popolo, per l’alta
vocazione di questo Paese, per il
nostro cammino in un ecumenismo
del sangue, del povero e della
missione. A mia volta domando un

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_it.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dialogo_ecumenico
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dialogo_ecumenico
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dialogo_ecumenico
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dialogo_ecumenico


posto nelle vostre orazioni, nella
certezza che la preghiera è la porta
che dischiude ogni via di bene.
Desidero rinnovare il ringraziamento
per l’accoglienza ricevuta e
assicurarvi che porterò nel cuore il
ricordo di questo incontro fraterno.

Christos vozkrese!

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-in-

bulgaria/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-bulgaria/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-bulgaria/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-bulgaria/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-in-bulgaria/

	Viaggio apostolico di papa Francesco in Bulgaria

