
opusdei.org

Viaggio apostolico di
papa Francesco a
Malta

Il 2 e il 3 aprile 2022 il papa si è
recato a Malta per un viaggio
apostolico. In questo articolo
sono raccolti i discorsi e le
omelie di papa Francesco.

04/04/2022

Sabato 2 aprile

- Incontro con le Autorità e il Corpo
Diplomatico

- Incontro di preghiera



Domenica 3 aprile

- Visita alla Grotta di san Paolo

- Santa Messa

- Angelus

- Incontro con i Migranti

Incontro con le Autorità e il Corpo
Diplomatico

Vi saluto cordialmente e ringrazio il
Signor Presidente per le cortesi
parole che mi ha rivolto a nome di
tutti i cittadini. I vostri antenati
diedero ospitalità all’Apostolo Paolo
mentre era diretto a Roma, trattando
lui e i suoi compagni di viaggio «con
rara umanità» (At 28,2); ora, venendo
da Roma, sperimento anch’io la
calorosa accoglienza dei maltesi,



tesoro che nel Paese si tramanda di
generazione in generazione.

Per la sua posizione Malta può essere
definita il cuore del Mediterraneo. Ma
non solo per la posizione: l’intreccio
di avvenimenti storici e l’incontro di
popolazioni fanno da millenni di
queste isole un centro di vitalità e di
cultura, di spiritualità e di bellezza,
un crocevia che ha saputo accogliere
e armonizzare influssi provenienti
da molte parti. Questa diversità di
influssi fa pensare alla varietà dei
venti che caratterizzano il Paese. Non
a caso nelle antiche rappresentazioni
cartografiche del Mediterraneo la
rosa dei venti era spesso collocata
vicino all’isola di Malta. Vorrei
prendere in prestito proprio
l’immagine della rosa dei venti, che
posiziona le correnti d’aria in base ai
quattro punti cardinali, per delineare
quattro influssi essenziali per la vita
sociale e politica di questo Paese.



È prevalentemente da nord-ovest che
i venti soffiano sulle isole maltesi. Il
nord richiama l’Europa, in
particolare la casa dell’Unione
Europea, edificata perché vi abiti una
grande famiglia unita nel custodire
la pace. Unità e pace sono i doni che
il popolo maltese chiede a Dio ogni
volta che intona l’inno nazionale. La
preghiera scritta da Dun Karm Psaila
recita infatti: «Dona, Dio
Onnipotente, saggezza e misericordia
a chi governa, salute a chi lavora, e
assicura al popolo maltese unità e 
pace». La pace segue l’unità e sgorga
da essa. Ciò richiama l’importanza di
lavorare insieme, di anteporre la
coesione a ogni divisione, di
rinsaldare radici e valori condivisi
che hanno forgiato l’unicità della
società maltese.

Ma per garantire una buona
convivenza sociale, non basta
consolidare il senso di appartenenza;
occorre rafforzare le fondamenta del



vivere comune, che poggia sul diritto
e sulla legalità. L’onestà, la giustizia,
il senso del dovere e la trasparenza
sono pilastri essenziali di una società
civilmente progredita. L’impegno a
rimuovere l’illegalità e la corruzione
sia dunque forte, come il vento che,
soffiando da nord, spazza le coste del
Paese. E siano sempre coltivate la
legalità e la trasparenza, che
permettono di sradicare malvivenza
e criminalità, accomunate dal fatto di
non agire alla luce del sole.

La casa europea, che s’impegna nel
promuovere i valori della giustizia e
dell’equità sociale, è anche in prima
linea per la salvaguardia della più
ampia casa del creato. L’ambiente in
cui viviamo è un regalo del cielo,
come ancora riconosce l’inno
nazionale, chiedendo a Dio di
guardare la bellezza di questa terra,
madre adornata della più alta luce. È
vero, a Malta, dove la luminosità del
paesaggio allevia le difficoltà, il



creato appare come il dono che, fra
le prove della storia e della vita,
ricorda la bellezza di abitare la terra.
Va perciò custodito dall’avidità
vorace, dall’ingordigia del denaro e
dalla speculazione edilizia, che non
compromette solo il paesaggio, ma il
futuro. Invece, la tutela
dell’ambiente e la giustizia sociale
preparano l’avvenire, e sono ottime
vie per far appassionare i giovani
alla buona politica, sottraendoli alle
tentazioni del disinteresse e del
disimpegno.

Il vento del nord si mescola spesso
con quello che spira da ovest. Questo
Paese europeo, in particolare nella
sua gioventù, condivide infatti gli
stili di vita e di pensiero occidentali.
Da ciò derivano grandi beni – penso
per esempio ai valori della libertà e
della democrazia –, ma anche rischi
su cui occorre vigilare, perché la
brama del progresso non porti a
staccarsi dalle radici. Malta è un



meraviglioso “laboratorio di sviluppo
organico”, dove progredire non
significa tagliare le radici con il
passato in nome di una falsa
prosperità dettata dal profitto, dai
bisogni indotti dal consumismo, oltre
che dal diritto di avere qualsiasi
diritto. Per uno sviluppo sano, è
importante custodire la memoria e
tessere con rispetto l’armonia tra le
generazioni, senza lasciarsi assorbire
da omologazioni artificiali e da
colonizzazioni ideologiche, che
spesso avvengono, per esempio, nel
campo della vita, del principio della
vita. Sono colonizzazioni ideologiche
che vanno contro il diritto alla vita
dal momento del concepimento.

Alla base di una crescita solida c’è la
persona umana, il rispetto della vita
e della dignità di ogni uomo e di ogni
donna. Conosco l’impegno dei
maltesi nell’abbracciare e proteggere
la vita. Già negli Atti degli Apostoli vi
distinguevate per salvare tanta



gente. Vi incoraggio a continuare a
difendere la vita dall’inizio fino al
suo termine naturale, ma anche a
custodirla in ogni momento dallo
scarto e dalla trascuratezza. Penso
specialmente alla dignità dei
lavoratori, degli anziani e dei malati.
E ai giovani, che rischiano di buttare
via il bene immenso che sono,
inseguendo miraggi che lasciano
dentro tanto vuoto. È quello che
provocano il consumismo esasperato,
la chiusura alle necessità degli altri e
la piaga della droga, che soffoca la
libertà creando dipendenza.
Proteggiamo la bellezza della vita!

Proseguendo nella rosa dei venti,
guardiamo a sud. Da lì giungono
tanti fratelli e sorelle in cerca di
speranza. Vorrei ringraziare le
Autorità e la popolazione per
l’accoglienza loro riservata in nome
del Vangelo, dell’umanità e del senso
di ospitalità tipico dei maltesi.
Secondo l’etimologia fenicia, Malta



significa “porto sicuro”. Tuttavia, di
fronte al crescente afflusso degli
ultimi anni, timori e insicurezze
hanno generato scoraggiamento e
frustrazione. Per ben affrontare la
complessa questione migratoria
occorre situarla entro prospettive più
ampie di tempo e di spazio. Di
tempo: il fenomeno migratorio non è
una circostanza del momento, ma
segna la nostra epoca. Porta con sé i
debiti di ingiustizie passate, di tanto
sfruttamento, di cambiamenti
climatici e di sventurati conflitti di
cui si pagano le conseguenze. Dal sud
povero e popolato masse di persone
si spostano verso il nord più ricco: è
un dato di fatto, che non si può
respingere con anacronistiche
chiusure, perché non vi saranno
prosperità e integrazione
nell’isolamento. C’è poi da
considerare lo spazio: l’allargamento
dell’emergenza migratoria –
pensiamo ai rifugiati dalla
martoriata Ucraina adesso – chiede



risposte ampie e condivise. Non
possono alcuni Paesi sobbarcarsi
l’intero problema nell’indifferenza di
altri! E non possono Paesi civili
sancire per proprio interesse torbidi
accordi con malviventi che
schiavizzano le persone. Purtroppo
questo succede. Il Mediterraneo ha
bisogno di corresponsabilità
europea, per diventare nuovamente
teatro di solidarietà e non essere
l’avamposto di un tragico naufragio
di civiltà. Il mare nostrum non può
diventare il cimitero più grande
dell’Europa.

E a proposito di naufragio, penso a
San Paolo, che nel corso della sua
ultima traversata nel Mediterraneo
giunse su queste coste in modo
imprevisto e fu soccorso. Poi, morso
da una vipera, fu giudicato un
malvivente; poco dopo, invece, venne
ritenuto una divinità per non averne
subito conseguenze (cfr At 28,3-6).
Tra le esagerazioni dei due estremi



sfuggiva l’evidenza primaria: Paolo
era un uomo, bisognoso di
accoglienza. L’umanità viene prima
di tutto e premia in tutto: lo insegna
questo Paese, la cui storia ha
beneficiato del disperato arrivo
dell’apostolo naufrago. In nome del
Vangelo che egli visse e predicò,
allarghiamo il cuore e riscopriamo la
bellezza di servire i bisognosi.
Continuiamo su questa strada.
Mentre oggi, nei confronti di chi
attraversa il Mediterraneo in cerca di
salvezza, prevalgono il timore e “la
narrazione dell’invasione”, e
l’obiettivo primario sembra essere la
tutela ad ogni costo della propria
sicurezza, aiutiamoci a non vedere il
migrante come una minaccia e a non
cedere alla tentazione di innalzare
ponti levatoi e di erigere muri.
L’altro non è un virus da cui
difendersi, ma una persona da
accogliere, e «l’ideale cristiano
inviterà sempre a superare il
sospetto, la sfiducia permanente, la



paura di essere invasi, gli
atteggiamenti difensivi che il mondo
attuale ci impone» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 88). Non lasciamo
che l’indifferenza spenga il sogno di
vivere insieme! Certo, accogliere
costa fatica e richiede rinunce. Anche
per San Paolo fu così: per mettersi in
salvo fu prima necessario sacrificare
i beni della nave (cfr At 27,38). Ma
sono sante le rinunce fatte per un
bene più grande, per la vita
dell’uomo, che è il tesoro di Dio!

C’è, infine, il vento proveniente da 
est, che spesso soffia all’aurora.
Omero lo chiamava “Euro” (Odissea
V,379.423). Ma proprio dall’est
Europa, dall’Oriente dove sorge
prima la luce, sono giunte le tenebre
della guerra. Pensavamo che
invasioni di altri Paesi, brutali
combattimenti nelle strade e minacce
atomiche fossero ricordi oscuri di un
passato lontano. Ma il vento gelido
della guerra, che porta solo morte,



distruzione e odio, si è abbattuto con
prepotenza sulla vita di tanti e sulle
giornate di tutti. E mentre ancora
una volta qualche potente,
tristemente rinchiuso nelle
anacronistiche pretese di interessi
nazionalisti, provoca e fomenta
conflitti, la gente comune avverte il
bisogno di costruire un futuro che, o
sarà insieme, o non sarà. Ora, nella
notte della guerra che è calata
sull’umanità, per favore, non
facciamo svanire il sogno della pace.

Malta, che brilla di luce nel cuore del
Mediterraneo, può ispirarci, perché è
urgente ridare bellezza al volto
dell’uomo, sfigurato dalla guerra.
Una bella statua mediterranea
risalente a secoli prima di Cristo
raffigura la pace, Irene, come una
donna che ha in braccio Pluto, la
ricchezza. Ricorda che la pace genera
benessere e la guerra solo povertà. E
fa pensare il fatto che nella statua
pace e ricchezza siano raffigurate



come una mamma che tiene in
braccio un bimbo. La tenerezza delle
madri, che danno al mondo la vita, e
la presenza delle donne sono
l’alternativa vera alla logica
scellerata del potere, che porta alla
guerra. Di compassione e di cura
abbiamo bisogno, non di visioni
ideologiche e di populismi, che si
nutrono di parole d’odio e non hanno
a cuore la vita concreta del popolo,
della gente comune.

Più di sessant’anni fa, a un mondo
minacciato dalla distruzione, dove a
dettare legge erano le
contrapposizioni ideologiche e la
ferrea logica degli schieramenti, dal
bacino mediterraneo si levò una voce
controcorrente, che all’esaltazione
della propria parte oppose un
sussulto profetico in nome della
fraternità universale. Era la voce di
Giorgio La Pira, che disse: «La
congiuntura storica che viviamo, lo
scontro di interessi e di ideologie che



scuotono l’umanità in preda a un
incredibile infantilismo,
restituiscono al Mediterraneo una
responsabilità capitale: definire di
nuovo le norme di una Misura dove
l’uomo lasciato al delirio e alla
smisuratezza possa
riconoscersi» (Intervento al
Congresso Mediterraneo della
Cultura, 19 febbraio 1960). Sono
parole attuali; possiamo ripeterle
perché hanno una grande attualità.
Quanto ci serve una “misura umana”
davanti all’aggressività infantile e
distruttiva che ci minaccia, di fronte
al rischio di una “guerra fredda
allargata” che può soffocare la vita di
interi popoli e generazioni!
Quell’“infantilismo”, purtroppo, non
è sparito. Riemerge prepotentemente
nelle seduzioni dell’autocrazia, nei
nuovi imperialismi, nell’aggressività
diffusa, nell’incapacità di gettare
ponti e di partire dai più poveri. Oggi
è tanto difficile pensare con la logica
della pace. Ci siamo abituati a



pensare con la logica della guerra. Da
qui comincia a soffiare il vento
gelido della guerra, che anche
stavolta è stato alimentato negli anni.
Sì, la guerra si è preparata da tempo
con grandi investimenti e commerci
di armi. Ed è triste vedere come
l’entusiasmo per la pace, sorto dopo
la seconda guerra mondiale, si sia
negli ultimi decenni affievolito, così
come il cammino della comunità
internazionale, con pochi potenti che
vanno avanti per conto proprio, alla
ricerca di spazi e zone d’influenza. E
così non solo la pace, ma tante grandi
questioni, come la lotta alla fame e
alle disuguaglianze sono state di fatto
derubricate dalle principali agende
politiche.

Ma la soluzione alle crisi di ciascuno
è prendersi cura di quelle di tutti,
perché i problemi globali richiedono
soluzioni globali. Aiutiamoci ad
ascoltare la sete di pace della gente,
lavoriamo per porre le basi di un



dialogo sempre più allargato,
ritorniamo a riunirci in conferenze
internazionali per la pace, dove sia
centrale il tema del disarmo, con lo
sguardo rivolto alle generazioni che
verranno! E gli ingenti fondi che
continuano a essere destinati agli
armamenti siano convertiti allo
sviluppo, alla salute e alla nutrizione.

Guardando ancora ad est, vorrei
infine rivolgere un pensiero al vicino
Medio Oriente, che si riflette nella
lingua di questo Paese, la quale si
armonizza con altre, quasi a
ricordare la capacità dei maltesi di
generare benefiche convivenze, in
una sorta di convivialità delle
differenze. Di questo ha bisogno il
Medio Oriente: il Libano, la Siria, lo
Yemen e altri contesti dilaniati da
problemi e violenza. Malta, cuore del
Mediterraneo, continui a far pulsare
il battito della speranza, la cura per
la vita, l’accoglienza dell’altro,



l’anelito di pace, con l’aiuto di Dio, il
cui nome è pace.

Dio benedica Malta e Gozo!

Incontro di preghiera

Presso la croce di Gesù ci sono Maria
e Giovanni. La Madre che ha dato
alla luce il Figlio di Dio è addolorata
per la sua morte mentre le tenebre
avvolgono il mondo; il discepolo
amato, che aveva lasciato tutto per
seguirlo, ora è fermo ai piedi del
Maestro crocifisso. Tutto sembra
perduto, tutto sembra finito per
sempre. E mentre prende su di sé le
piaghe dell’umanità, Gesù prega:
«Dio mio, Dio mio, perché mi hai
abbandonato?» (Mt 27,46; Mc 15,34).
Questa è anche la nostra preghiera
nei momenti della vita segnati dalla
sofferenza; è la preghiera che ogni
giorno sale a Dio dal vostro cuore,



Sandi e Domenico: grazie per la
perseveranza del vostro amore,
grazie per la vostra testimonianza di
fede!

Eppure, l’ora di Gesù – che nel
Vangelo di Giovanni è l’ora della
morte sulla croce – non rappresenta
la conclusione della storia, ma segna
l’inizio di una vita nuova. Presso la
croce, infatti, contempliamo l’amore
misericordioso di Cristo, che
spalanca le braccia verso di noi e,
attraverso la sua morte, ci apre alla
gioia della vita eterna. Dall’ora della
fine si dischiude una vita che
comincia; da quell’ora della morte
inizia un’altra ora piena di vita: è il
tempo della Chiesa che nasce. Da
quella cellula originaria il Signore
radunerà un popolo, che continuerà
ad attraversare le strade impervie
della storia, portando nel cuore la
consolazione dello Spirito, con la
quale asciugare le lacrime
dell’umanità.



Fratelli e sorelle, da questo Santuario
di Ta’ Pinu possiamo meditare
insieme sul nuovo inizio che sgorga
dall’ora di Gesù. Anche in questo
luogo, prima dello splendido edificio
che vediamo oggi, c’era solo una
piccola cappella in stato di
abbandono. Ne era stata disposta la
demolizione: sembrava la fine. Ma
una serie di eventi cambiarono il
corso delle cose, come se il Signore
volesse dire a questa popolazione:
«Nessuno ti chiamerà più
Abbandonata, né la tua terra sarà più
detta Devastata, ma sarai chiamata
Mia Gioia e la tua terra Sposata» (Is
62,4). Quella chiesetta è diventata il
Santuario nazionale, meta di
pellegrini e sorgente di vita nuova.
Ce lo hai ricordato tu, Jennifer: qui
molti affidano alla Madonna le loro
sofferenze e le loro gioie, e tutti si
sentono accolti. Qui venne pellegrino
anche San Giovanni Paolo II, del
quale oggi ricorre l’anniversario
della morte. Un posto che sembrava



perduto, ora rigenera fede e
speranza nel Popolo di Dio.

Alla luce di questo, proviamo a
cogliere anche per noi l’invito
dell’ora di Gesù, di quell’ora della
salvezza. Ci dice che, per rinnovare
la nostra fede e la missione della
comunità, siamo chiamati a ritornare
a quell’inizio, alla Chiesa nascente
che vediamo presso la croce in Maria
e Giovanni. Ma che cosa significa
ritornare a quell’inizio? Che cosa
significa tornare alle origini?

Anzitutto, si tratta di riscoprire
l’essenziale della fede. Tornare alla
Chiesa delle origini non significa
guardare all’indietro per copiare il
modello ecclesiale della prima
comunità cristiana. Non possiamo
“saltare la storia”, come se il Signore
non avesse parlato e operato grandi
cose anche nella vita della Chiesa dei
secoli successivi. Non significa
nemmeno essere troppo idealisti,



immaginando che in quella comunità
non ci fossero difficoltà; al contrario,
leggiamo che i discepoli discutono e
arrivano persino a litigare tra di loro,
e che non sempre comprendono gli
insegnamenti del Signore. Piuttosto,
tornare alle origini significa
recuperare lo spirito della prima
comunità cristiana, cioè ritornare al
cuore e riscoprire il centro della fede:
la relazione con Gesù e l’annuncio
del suo Vangelo al mondo intero. E
questo è l’essenziale! Questa è la
gioia della Chiesa: evangelizzare.

Vediamo infatti che, dopo l’ora della
morte di Gesù, i primi discepoli,
come Maria Maddalena e Giovanni,
avendo visto la tomba vuota, senza
perdere tempo, con il cuore
trepidante, corrono per andare ad
annunciare la buona notizia della
Risurrezione. Il pianto di dolore
presso la croce si trasforma nella
gioia dell’annuncio. E penso anche
agli Apostoli, di cui è scritto: «Ogni



giorno, nel tempio e nelle case, non
cessavano di insegnare e di
annunciare che Gesù è il Cristo» (At
5,42). La principale preoccupazione
dei discepoli di Gesù non era il
prestigio della comunità e dei suoi
ministri, non era l’influenza sociale,
non era la ricercatezza del culto. No.
L’inquietudine che li muoveva era
l’annuncio e la testimonianza del
Vangelo di Cristo (cfr Rm 1,1), perché
la gioia della Chiesa è evangelizzare.

Fratelli e sorelle, la Chiesa maltese
vanta una storia preziosa da cui
attingere tante ricchezze spirituali e
pastorali. Tuttavia, la vita della
Chiesa – ricordiamocelo sempre –
non è mai solo “una storia passata da
ricordare”, ma un “grande futuro da
costruire”, docile ai progetti di Dio.
Non può bastarci una fede fatta di
usanze tramandate, di solenni
celebrazioni, belle occasioni
popolari, momenti forti ed
emozionanti; abbiamo bisogno di



una fede che si fonda e si rinnova
nell’incontro personale con Cristo,
nell’ascolto quotidiano della sua
Parola, nella partecipazione attiva
alla vita della Chiesa, nell’anima
della pietà popolare.

La crisi della fede, l’apatia della
pratica credente soprattutto nel
dopo-pandemia e l’indifferenza di
tanti giovani rispetto alla presenza di
Dio non sono questioni che
dobbiamo “addolcire”, pensando che
tutto sommato un certo spirito
religioso resista ancora, no. A volte,
infatti, l’impalcatura può essere
religiosa, ma dietro a quel vestito la
fede invecchia. L’elegante
guardaroba degli abiti religiosi,
infatti, non sempre corrisponde a
una fede vivace animata dal
dinamismo dell’evangelizzazione.
Occorre vigilare perché le pratiche
religiose non si riducano alla
ripetizione di un repertorio del
passato, ma esprimano una fede



viva, aperta, che diffonda la gioia del
Vangelo, perché la gioia della Chiesa
è evangelizzare.

So che avete iniziato, attraverso il
Sinodo, un processo di
rinnovamento: vi ringrazio per
questo cammino. Fratelli, sorelle,
questa è l’ora in cui tornare a
quell’inizio, sotto la croce, guardando
alla prima comunità cristiana. Per
essere una Chiesa a cui stanno a
cuore l’amicizia con Gesù e
l’annuncio del suo Vangelo, non la
ricerca di spazi e attenzioni; una
Chiesa che ha al centro la
testimonianza e non qualche usanza
religiosa; una Chiesa che desidera
andare incontro a tutti con la
lampada accesa del Vangelo e non
essere un circolo chiuso. Non abbiate
paura di intraprendere, come già
fate, percorsi nuovi, magari anche
rischiosi, di evangelizzazione e di
annuncio, che toccano la vita, perché
la gioia della Chiesa è evangelizzare.



Guardiamo ancora alle origini, a
Maria e Giovanni sotto la croce. Alle
sorgenti della Chiesa c’è il loro
reciproco gesto di affidamento. Il
Signore, infatti, affida ciascuno alle
cure dell’altro: Giovanni a Maria e
Maria a Giovanni, così che «da
quell’ora il discepolo l’accolse con
sé» (Gv 19,27). Ritornare all’inizio
significa anche sviluppare l’arte
dell’accoglienza. Tra le ultime parole
di Gesù dalla croce, quelle rivolte alla
Madre e a Giovanni esortano a fare
dell’accoglienza lo stile perenne del
discepolato. Non si trattò, infatti, di
un semplice gesto di pietà, per cui
Gesù affidò la mamma a Giovanni
perché non rimanesse da sola dopo
la sua morte, ma di un’indicazione
concreta su come vivere il
comandamento sommo, quello
dell’amore. Il culto a Dio passa per la
vicinanza al fratello.

E quanto è importante nella Chiesa
l’amore tra i fratelli e l’accoglienza



del prossimo! Il Signore ce lo ricorda
nell’ora della croce, nella reciproca
accoglienza di Maria e Giovanni,
esortando la comunità cristiana di
ogni tempo a non smarrire questa
priorità. «Ecco tuo figlio», «ecco tua
madre» (vv. 26.27); è come dire: siete
salvati dallo stesso sangue, siete
un’unica famiglia, dunque
accoglietevi a vicenda, amatevi gli
uni gli altri, curate le ferite gli uni
degli altri. Senza sospetti, senza
divisioni, dicerie, chiacchiere e
diffidenze. Fratelli e sorelle, fate
“sinodo”, cioè “camminate insieme”.
Perché Dio è presente dove regna
l’amore!

Carissimi, l’accoglienza reciproca,
non per pura formalità ma in nome
di Cristo, è una sfida permanente. Lo
è anzitutto per le nostre relazioni
ecclesiali, perché la nostra missione
porta frutto se lavoriamo
nell’amicizia e nella comunione
fraterna. Siete due belle comunità,



Malta e Gozo, Gozo e Malta – non so
quale sia la più importante o quale la
prima! –, proprio come due erano
Maria e Giovanni! Le parole di Gesù
sulla croce siano allora la vostra
stella polare, per accogliervi a
vicenda, creare familiarità, lavorare
in comunione! E sempre andando
avanti nell’evangelizzazione, perché
la gioia della Chiesa è evangelizzare.

Ma l’accoglienza è anche la cartina di
tornasole per verificare quanto
effettivamente la Chiesa è permeata
dallo spirito del Vangelo. Maria e
Giovanni si accolgono non nel caldo
rifugio del cenacolo, ma presso la
croce, in quel luogo oscuro in cui si
veniva condannati e crocifissi come
malfattori. E anche noi, non
possiamo accoglierci solo tra di noi,
all’ombra delle nostre belle Chiese,
mentre fuori tanti fratelli e sorelle
soffrono e sono crocifissi dal dolore,
dalla miseria, dalla povertà, dalla
violenza. Vi trovate in una posizione



geografica cruciale, che si affaccia sul
Mediterraneo come polo di
attrazione e approdo di salvezza per
tante persone sballottate dalle
tempeste della vita che, per motivi
diversi, arrivano sulle vostre sponde.
Nel volto di questi poveri è Cristo
stesso che si presenta a voi. Questa è
stata l’esperienza dell’Apostolo Paolo
che, dopo un terribile naufragio, fu
calorosamente accolto dai vostri
antenati. Gli Atti degli Apostoli
affermano: «Gli abitanti ci accolsero
tutti attorno a un fuoco, che avevano
acceso perché era sopraggiunta la
pioggia e faceva freddo» (At 28,2).

Ecco il Vangelo che siamo chiamati a
vivere: accogliere, essere esperti di
umanità, accendere fuochi di
tenerezza quando il freddo della vita
incombe su coloro che soffrono. E
anche in questo caso da
un’esperienza drammatica nacque
qualcosa di importante, perché Paolo
annunciò e diffuse il Vangelo e, in



seguito, tanti annunciatori,
predicatori, sacerdoti e missionari
seguirono le sue orme, spinti dallo
Spirito Santo, per evangelizzare, per
portare avanti la gioia della Chiesa
che è evangelizzare. Vorrei dire un
grazie speciale a loro, a questi
evangelizzatori, ai numerosi
missionari maltesi che diffondono
nel mondo intero la gioia del
Vangelo, ai tanti sacerdoti, alle
religiose e ai religiosi e a tutti voi.
Come ha detto il vostro vescovo,
Mons. Teuma, siete un’isola piccola,
ma dal cuore grande. Siete un tesoro
nella Chiesa e per la Chiesa. Lo dico
un’altra volta: siete un tesoro nella
Chiesa e per la Chiesa. Per custodirlo,
bisogna tornare all’essenza del
cristianesimo: all’amore di Dio,
motore della nostra gioia, che ci fa
uscire e percorrere le strade del
mondo; e all’accoglienza del
prossimo, che è la nostra
testimonianza più semplice e bella
nel mondo, e così andare avanti



percorrendo le strade del mondo,
perché la gioia della Chiesa è
evangelizzare.

Il Signore vi accompagni su questa
via e la Vergine Santa vi guidi. Lei,
che chiese di pregare tre “Ave Maria”
per ricordarci del suo cuore materno,
riaccenda in noi suoi figli il fuoco
della missione e il desiderio di
prenderci cura gli uni degli altri. La
Madonna vi custodisca e vi
accompagni nell’evangelizzazione.

Visita alla Grotta di san Paolo

Dio di misericordia,

nella tua mirabile provvidenza

hai voluto che l’Apostolo Paolo

annunciasse il tuo amore agli
abitanti di Malta,



i quali non ti conoscevano ancora.

Egli ha proclamato loro la tua parola

e ha guarito le loro infermità.

Salvati dal naufragio,

San Paolo e i compagni di viaggio

trovarono qui ad accoglierli

gente pagana di buon cuore,

che li trattò con rara umanità,

rendendosi conto che avevano
bisogno

di rifugio, di sicurezza e di
assistenza.

Nessuno conosceva i loro nomi,

la provenienza o la condizione
sociale;

sapevano soltanto una cosa:



che avevano bisogno di aiuto.

Non c’era tempo per le discussioni,

per i giudizi, le analisi e i calcoli:

era il momento di prestare soccorso;

lasciarono le loro occupazioni

e così fecero.

Accesero un gran fuoco,

e li fecero asciugare e riscaldare.

Li accolsero con cuore aperto

e, insieme con Publio,

primo nel governo e nella
misericordia,

trovarono per loro un alloggio.

Padre buono,

concedi a noi la grazia di un buon
cuore



che batta per amore dei fratelli.

Aiutaci a riconoscere da lontano i
bisogni

di quanti lottano tra le onde del
mare,

sbattuti sulle rocce di una riva
sconosciuta.

Fa’ che la nostra compassione

non si esaurisca in parole vane,

ma accenda il falò dell’accoglienza,

che fa dimenticare il maltempo,

riscalda i cuori e li unisce:

focolare della casa costruita sulla
roccia,

dell’unica famiglia dei tuoi figli,

sorelle e fratelli tutti.

Tu li ami senza distinzione



e vuoi che diventino una cosa sola

con il tuo Figlio, Gesù Cristo, nostro
Signore,

per la potenza del fuoco mandato dal
cielo,

il tuo Spirito Santo,

che brucia ogni inimicizia,

e nella notte illumina il cammino

verso il tuo regno di amore e di pace.

℟. Amen.

PREGHIERA NELLA BASILICA DI
SAN PAOLO

O Dio, la tua misericordia è infinita

e inesauribile il tesoro della tua
bontà:

accresci benigno la fede del popolo a
Te consacrato,



perché tutti comprendano con
sapienza

quale amore li ha creati,

quale Sangue li ha redenti,

quale Spirito li ha rigenerati.

Per Cristo nostro Signore.

℟. Amen.

Santa Messa

Gesù «al mattino si recò di nuovo nel
tempio e tutto il popolo andava da
lui» (Gv 8,2). Così comincia l’episodio
della donna adultera. Lo sfondo si
presenta sereno: una mattinata nel
luogo santo, al cuore di
Gerusalemme. Protagonista è il
popolo di Dio, che nel cortile del
tempio cerca Gesù, il Maestro:
desidera ascoltarlo, perché quello



che Lui dice illumina e riscalda. Il
suo insegnamento non ha nulla di
astratto, tocca la vita e la libera, la
trasforma, la rinnova. Ecco il “fiuto”
del popolo di Dio, che non si
accontenta del tempio fatto di pietre,
ma si raduna attorno alla persona di
Gesù. Si intravede in questa pagina il
popolo dei credenti di ogni tempo, il
popolo santo di Dio, che qui a Malta è
numeroso e vivace, fedele nella
ricerca del Signore, legato a una fede
concreta, vissuta. Vi ringrazio per
questo.

Davanti al popolo che accorre a Lui,
Gesù non ha fretta: «Sedette – dice il
Vangelo – e si mise a insegnare
loro» (v. 2). Ma alla scuola di Gesù ci
sono dei posti vuoti. Ci sono degli
assenti: sono la donna e i suoi
accusatori. Non si sono recati come
gli altri dal Maestro, e le ragioni della
loro assenza sono diverse: scribi e
farisei pensano di sapere già tutto, di
non aver bisogno dell’insegnamento



di Gesù; la donna, invece, è una
persona smarrita, finita fuori strada
cercando la felicità per vie sbagliate.
Assenze dunque dovute a
motivazioni differenti, come diverso
è l’esito della loro vicenda.
Soffermiamoci su questi assenti.

Anzitutto sugli accusatori della
donna. In loro vediamo l’immagine
di coloro che si vantano di essere
giusti, osservanti della legge di Dio,
persone a posto e perbene. Non
badano ai propri difetti, ma sono
attentissimi a scovare quelli degli
altri. Così vanno da Gesù: non a
cuore aperto per ascoltarlo, ma «per
metterlo alla prova e per avere
motivo di accusarlo» (v. 6). È un
intento che fotografa l’interiorità di
queste persone colte e religiose, che
conoscono le Scritture, frequentano
il tempio, ma subordinano tutto ai
propri interessi e non combattono
contro i pensieri malevoli che si
agitano nel loro cuore. Agli occhi



della gente sembrano esperti di Dio,
ma proprio loro non riconoscono
Gesù, anzi lo vedono come un
nemico da far fuori. Per farlo, gli
mettono davanti una persona, come
se fosse una cosa, chiamandola con
disprezzo «questa donna» e
denunciando pubblicamente il suo
adulterio. Premono perché la donna
sia lapidata, riversando contro di lei
l’avversione che loro hanno per la
compassione di Gesù. E fanno tutto
questo sotto il manto della loro fama
di uomini religiosi.

Fratelli e sorelle, questi personaggi ci
dicono che anche nella nostra
religiosità possono insinuarsi il tarlo
dell’ipocrisia e il vizio di puntare il
dito. In ogni tempo, in ogni comunità.
C’è sempre il pericolo di fraintendere
Gesù, di averne il nome sulle labbra
ma di smentirlo nei fatti. E lo si può
fare anche innalzando vessilli con la
croce. Come verificare allora se
siamo discepoli alla scuola del



Maestro? Dal nostro sguardo, da 
come guardiamo al prossimo e da 
come guardiamo a noi stessi. Questo è
il punto per definire la nostra
appartenenza.

Da come guardiamo al prossimo: se
lo facciamo come Gesù ci mostra
oggi, cioè con uno sguardo di
misericordia, oppure in modo
giudicante, a volte persino
sprezzante, come gli accusatori del
Vangelo, che si ergono a paladini di
Dio ma non si accorgono di
calpestare i fratelli. In realtà, chi
crede di difendere la fede puntando
il dito contro gli altri avrà pure una
visione religiosa, ma non sposa lo
spirito del Vangelo, perché dimentica
la misericordia, che è il cuore di Dio.

Per capire se siamo veri discepoli del
Maestro, occorre anche verificare
come guardiamo a noi stessi. Gli
accusatori della donna sono convinti
di non avere nulla da imparare. In



effetti il loro apparato esterno è
perfetto, ma manca la verità del
cuore. Sono il ritratto di quei credenti
che, in ogni tempo, fanno della fede
un elemento di facciata, dove ciò che
risalta è l’esteriorità solenne, ma
manca la povertà interiore, che è il
tesoro più prezioso dell’uomo. Infatti,
per Gesù quello che conta è
l’apertura disponibile di chi non si
sente arrivato, bensì bisognoso di
salvezza. Ci fa bene allora, quando
stiamo in preghiera e anche quando
partecipiamo a belle funzioni
religiose, chiederci se siamo
sintonizzati con il Signore. Possiamo
chiederlo direttamente a Lui: “Gesù,
sono qui con Te, ma Tu che cosa vuoi
da me? Cosa vuoi che cambi nel mio
cuore, nella mia vita? Come vuoi che
veda gli altri?”. Ci farà bene pregare
così, perché il Maestro non si
accontenta dell’apparenza, ma cerca
la verità del cuore. E quando gli
apriamo il cuore nella verità, può
compiere prodigi in noi.



Lo vediamo nella donna adultera. La
sua situazione sembra compromessa,
ma ai suoi occhi si apre un orizzonte
nuovo, impensabile prima. Ricoperta
di insulti, pronta a ricevere parole
implacabili e castighi severi, con
stupore si vede assolta da Dio, che le
spalanca davanti un futuro inatteso:
«Nessuno ti ha condannata? – le dice
Gesù – Neanch’io ti condanno; va’ e
d’ora in poi non peccare più» (vv.
10.11). Che differenza tra il Maestro e
gli accusatori! Quelli avevano citato
la Scrittura per condannare; Gesù, la
Parola di Dio in persona, riabilita
completamente la donna,
restituendole speranza. Da questa
vicenda impariamo che ogni
osservazione, se non è mossa dalla
carità e non contiene carità, affossa
ulteriormente chi la riceve. Dio,
invece, lascia sempre aperta una
possibilità e sa trovare ogni volta vie
di liberazione e di salvezza.



La vita di quella donna cambia
grazie al perdono. Si sono incontrati
la Misericordia e la miseria.
Misericordia e miseria sono lì. E la
donna cambia. Viene persino da
pensare che, perdonata da Gesù,
abbia imparato a sua volta a
perdonare. Magari avrà visto nei
suoi accusatori non più delle persone
rigide e malvagie, ma coloro che le
hanno permesso di incontrare Gesù.
Il Signore desidera che anche noi
suoi discepoli, noi come Chiesa,
perdonati da Lui, diventiamo
testimoni instancabili di
riconciliazione: testimoni di un Dio
per il quale non esiste la parola
“irrecuperabile”; di un Dio che
sempre perdona, sempre. Dio sempre
perdona. Siamo noi a stancarci di
chiedere perdono. Un Dio che
continua a credere in noi e dà ogni
volta la possibilità di ricominciare.
Non c’è peccato o fallimento che,
portato a Lui, non possa diventare
un’occasione per iniziare una vita



nuova, diversa, nel segno della
misericordia. Non c’è peccato che
non possa andare su questa strada.
Dio perdona tutto. Tutto.

Questo è il Signore Gesù. Lo conosce
veramente chi fa esperienza del suo
perdono. Chi, come la donna del
Vangelo, scopre che Dio ci visita
attraverso le nostre piaghe interiori.
Proprio lì il Signore ama farsi
presente, perché è venuto non per i
sani ma per i malati (cfr Mt 9,12). E
oggi è questa donna, che ha
conosciuto la misericordia nella sua
miseria e che va nel mondo risanata
dal perdono di Gesù, a suggerirci,
come Chiesa, di rimetterci da capo
alla scuola del Vangelo, alla scuola
del Dio della speranza che sempre
sorprende. Se lo imitiamo, non
saremo portati a concentrarci sulla
denuncia dei peccati, ma a metterci
con amore alla ricerca dei peccatori.
Non staremo a contare i presenti, ma
andremo in cerca degli assenti. Non



torneremo a puntare il dito, ma
inizieremo a porci in ascolto. Non
scarteremo i disprezzati, ma
guarderemo come primi coloro che
sono considerati ultimi. Questo,
fratelli e sorelle, ci insegna oggi Gesù
con l’esempio. Lasciamoci stupire da
Lui e accogliamo con gioia la sua
novità.

Angelus

Cari fratelli e sorelle!

Sono grato per le parole che Mons.
Scicluna mi ha rivolto a nome vostro.
Ma sono io che dico a voi: Grazzi!
[Grazie!]

Vorrei esprimere la mia riconoscenza
al Signor Presidente della Repubblica
e alle Autorità, ai miei Fratelli
vescovi, a voi, cari sacerdoti, religiosi
e religiose, e a tutti i cittadini e i



fedeli di Malta e di Gozo per
l’accoglienza e l’affetto ricevuti.
Questa sera, dopo aver incontrato
diversi fratelli e sorelle migranti,
sarà già ora di fare ritorno a Roma,
ma porterò con me molti momenti e
parole di questi giorni. Tanti gesti.
Soprattutto conserverò nel cuore
tanti volti, e il volto luminoso di
Malta! Ringrazio anche coloro che
hanno lavorato per questa visita; e
vorrei salutare cordialmente i fratelli
e le sorelle di varie confessioni
cristiane e religioni che ho
incontrato. A tutti chiedo di pregare
per me; io lo farò per voi. Preghiamo
a vicenda!

In queste isole si respira il senso del
Popolo di Dio. Andate avanti così,
ricordando che la fede cresce nella
gioia e si rafforza nel dono.
Proseguite la catena di santità che ha
portato tanti maltesi a donarsi con
entusiasmo a Dio e agli altri. Penso a
Dun Ġorġ Preca, canonizzato

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070603_canonizations.html


quindici anni fa. E vorrei infine
rivolgere una parola ai giovani, che
sono il vostro avvenire. Cari amici
giovani, condivido con voi la cosa più
bella della vita. Sapete qual è? È la
gioia di spendersi nell’amore, che ci
fa liberi. Ma questa gioia ha un
nome: Gesù. Vi auguro la bellezza di
innamorarvi di Gesù, che è Dio della
misericordia – lo abbiamo sentito
oggi nel Vangelo –, che crede in voi,
sogna con voi, ama le vostre vite e
non vi deluderà mai. E per andare
avanti sempre con Gesù anche con la
famiglia, con il popolo di Dio, non
dimenticatevi delle radici. Parlate
con i vecchi, parlate con i nonni,
parlate con gli anziani!

Il Signore vi accompagni e la
Madonna vi custodisca. La
preghiamo ora per la pace, pensando
alla tragedia umanitaria della
martoriata Ucraina, ancora sotto i
bombardamenti di questa guerra
sacrilega. Non stanchiamoci di

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/homilies/2007/documents/hf_ben-xvi_hom_20070603_canonizations.html


pregare e di aiutare chi soffre. La
pace sia con voi!

Incontro con i Migranti

Cari fratelli e sorelle!

Vi saluto tutti con affetto; sono
contento di concludere la mia visita a
Malta stando un po’ con voi.
Ringrazio Padre Dionisio per la sua
accoglienza; e soprattutto sono grato
a Daniel e a Siriman per le loro
testimonianze: ci avete aperto il
vostro cuore e la vostra vita, e nello
stesso tempo vi siete fatti portavoce
di tanti fratelli e sorelle, costretti a
lasciare la patria per cercare un
rifugio sicuro.

Come dicevo qualche mese fa a
Lesbo, «sono qui per dirvi che vi
sono vicino… Sono qui per vedere i
vostri volti, per guardarvi negli



occhi» (Discorso a Mytilene, 5
dicembre 2021). Dal giorno in cui
andai a Lampedusa, non vi ho mai
dimenticato. Vi porto sempre nel
cuore e siete sempre presenti nelle
mie preghiere.

In questo incontro con voi migranti
emerge pienamente il significato del
motto del mio viaggio a Malta. È una
citazione degli Atti degli Apostoli che
dice: «Ci trattarono con rara
umanità» (28,2). Si riferisce al modo
in cui i maltesi accolsero l’Apostolo
Paolo e tutti quelli che insieme a lui
erano naufragati nei pressi dell’Isola.
Li trattarono “con rara umanità”.
Non solo con umanità, ma con una
umanità non comune, una premura
speciale, che San Luca ha voluto
immortalare nel libro degli Atti.
Auguro a Malta di trattare sempre in
questo modo quanti approdano alle
sue coste, di essere davvero per loro
un “porto sicuro”.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/december/documents/20211205-grecia-rifugiati.html


Quella del naufragio è un’esperienza
che migliaia di uomini, donne e
bambini hanno fatto in questi anni
nel Mediterraneo. E purtroppo per
molti di loro è stata tragica. Proprio
ieri si è appresa la notizia di un
salvataggio avvenuto al largo della
Libia, di soli quattro migranti di
un’imbarcazione che ne conteneva
circa novanta. Preghiamo per questi
nostri fratelli che hanno trovato la
morte nel nostro Mare Mediterraneo.
E preghiamo anche per essere salvati
da un altro naufragio che si consuma
mentre succedono questi fatti: è il 
naufragio della civiltà, che minaccia
non solo i profughi, ma tutti noi.
Come possiamo salvarci da questo
naufragio che rischia di far
affondare la nave della nostra
civiltà? Comportandoci con umanità.
Guardando le persone non come dei
numeri, ma per quello che sono –
come ci ha detto Siriman –, cioè dei
volti, delle storie, semplicemente
uomini e donne, fratelli e sorelle. E



pensando che al posto di quella
persona che vedo su un barcone o in
mare alla televisione, o in una foto, al
posto suo potrei esserci io, o mio
figlio, o mia figlia… Forse anche in
questo momento, mentre siamo qui,
dei barconi stanno attraversando il
mare da sud a nord… Preghiamo per
questi fratelli e sorelle che rischiano
la vita nel mare in cerca di speranza.
Anche voi avete vissuto questo
dramma, e siete arrivati qui.

Le vostre storie fanno pensare a
quelle di migliaia e migliaia di
persone che nei giorni scorsi sono
state costrette a fuggire dall’Ucraina
a causa di quella guerra ingiusta e
selvaggia. Ma anche a quelle di tanti
altri uomini e donne che, alla ricerca
di un luogo sicuro, si sono visti
obbligati a lasciare la propria casa e
la propria terra in Asia, in Africa e
nelle Americhe, penso ai Rohingya…
A tutti loro vanno il mio pensiero e la
mia preghiera in questo momento.



Qualche tempo fa avevo ricevuto da
questo vostro Centro un’altra
testimonianza: la storia di un
giovane che raccontava il momento
doloroso in cui aveva dovuto lasciare
sua madre e la sua famiglia di
origine. Questo mi aveva commosso
e fatto riflettere. Ma anche tu Daniel,
anche tu Siriman, e ognuno di voi ha
vissuto questa esperienza di partire
staccandosi dalle proprie radici. È
uno strappo. Uno strappo che lascia il
segno. Non solo un dolore
momentaneo, emotivo. Lascia una
ferita profonda nel cammino di
crescita di un giovane, di una
giovane. Ci vuole tempo per risanare
questa ferita; ci vuole tempo e
soprattutto ci vogliono esperienze
ricche di umanità: incontrare
persone accoglienti, che sanno
ascoltare, comprendere,
accompagnare; e anche stare insieme
ad altri compagni di viaggio, per
condividere, per portare insieme il



peso… Questo aiuta a rimarginare le
ferite.

Penso ai centri di accoglienza:
quanto è importante che siano luoghi
di umanità! Sappiamo che è difficile,
ci sono tanti fattori che alimentano
tensioni e rigidità. E tuttavia, in ogni
continente, ci sono persone e
comunità che accettano la sfida,
consapevoli che la realtà delle
migrazioni è un segno dei tempi dove
è in gioco la civiltà. E per noi cristiani
è in gioco anche la fedeltà al Vangelo
di Gesù, che ha detto «Ero straniero e
mi avete accolto» (Mt 25,35). Questo
non si crea in un giorno! Ci vuole
tempo, ci vuole tanta pazienza, ci
vuole soprattutto un amore fatto di
vicinanza, di tenerezza e di
compassione, come è l’amore di Dio
per noi. Penso che dobbiamo dire un
grande “grazie” a chi ha accettato
tale sfida qui a Malta e ha dato vita a
questo Centro. Lo facciamo con un
applauso, tutti insieme!



Permettetemi, fratelli e sorelle, di
esprimere un mio sogno. Che voi
migranti, dopo aver sperimentato
un’accoglienza ricca di umanità e di
fraternità, possiate diventare in
prima persona testimoni e animatori
di accoglienza e di fraternità. Qui e
dove Dio vorrà, dove la Provvidenza
guiderà i vostri passi. Questo è il
sogno che desidero condividere con
voi e che metto nelle mani di Dio.
Perché ciò che è impossibile a noi
non è impossibile a Lui. Ritengo
molto importante che nel mondo di
oggi i migranti diventino testimoni
dei valori umani essenziali per una
vita dignitosa e fraterna. Sono valori
che voi portate dentro, che
appartengono alle vostre radici. Una
volta rimarginata la ferita dello
strappo, dello sradicamento, voi
potete far emergere questa ricchezza
che portate dentro, un patrimonio di
umanità preziosissimo, e metterla in
comune con le comunità nelle quali
siete accolti e negli ambienti dove vi



inserite. Questa è la strada! La strada
della fraternità e dell’amicizia sociale.
Qui c’è il futuro della famiglia umana
in un mondo globalizzato. Sono
contento di poter condividere oggi
questo sogno con voi, così come voi,
nelle vostre testimonianze,
condividete i vostri sogni con me!

Mi pare che qui ci sia anche la
risposta alla questione che sta al
centro della tua testimonianza,
Siriman. Tu ci hai ricordato che chi
deve lasciare il proprio Paese parte
con un sogno nel cuore: il sogno della
libertà e della democrazia. Questo
sogno si scontra con una realtà dura,
spesso pericolosa, a volte terribile,
disumana. Tu hai dato voce
all’appello soffocato di milioni di
migranti i cui diritti fondamentali
sono violati, purtroppo a volte con la
complicità delle autorità competenti.
E questo è così, e questo voglio dirlo
così: purtroppo a volte con la
complicità delle autorità competenti.



E hai richiamato l’attenzione sul
punto-chiave: la dignità della
persona. Lo ribadisco con le tue
parole: voi non siete numeri, ma
persone in carne e ossa, volti, sogni a
volte infranti.

Da questo si può e si deve ripartire:
dalle persone e dalla loro dignità.
Non lasciamoci ingannare da chi
dice: “Non c’è niente da fare”, “sono
problemi più grandi di noi”, “io
faccio gli affari miei, e gli altri che si
arrangino”. No. Non cadiamo in
questa trappola. Rispondiamo alla
sfida dei migranti e dei rifugiati con
lo stile dell’umanità, accendiamo
fuochi di fraternità, intorno ai quali
le persone possano riscaldarsi,
risollevarsi, riaccendere la speranza.
Rafforziamo il tessuto dell’amicizia
sociale e la cultura dell’incontro,
partendo da luoghi come questo, che
certamente non saranno perfetti, ma
sono “laboratori di pace”.



E poiché questo Centro porta il nome
del Papa San Giovanni XXIII, mi
piace ricordare quello che egli scrisse
alla fine della sua memorabile
Enciclica sulla pace: «Allontani [il
Signore] dal cuore degli uomini ciò
che la può mettere in pericolo – la
pace –; e li trasformi in testimoni di
verità, di giustizia, di amore fraterno.
Illumini i responsabili dei popoli,
affinché accanto alle sollecitudini per
il giusto benessere dei loro cittadini
garantiscano e difendano il gran
dono della pace; accenda le volontà
di tutti a superare le barriere che
dividono, ad accrescere i vincoli
della mutua carità, a comprendere
gli altri, a perdonare coloro che
hanno recato ingiurie; in virtù della
sua azione, si affratellino tutti i
popoli della terra e fiorisca in essi e
sempre regni la desideratissima
pace» (Pacem in terris, 91).

Cari fratelli e sorelle, fra poco,
assieme ad alcuni di voi, accenderò

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


una candela davanti all’immagine
della Madonna. Un gesto semplice,
ma con un grande significato. Nella
tradizione cristiana, quella piccola
fiammella è simbolo della fede in
Dio. Ed è anche simbolo della 
speranza, una speranza che Maria,
nostra Madre, sostiene nei momenti
più difficili. È la speranza che ho
visto oggi nei vostri occhi, che ha
dato senso al vostro viaggio e vi fa
andare avanti. La Madonna vi aiuti a
non perdere mai questa speranza! A
Lei affido ciascuno di voi e le vostre
famiglie, e vi porto con me nel mio
cuore e nella mia preghiera. E anche
voi, mi raccomando, non
dimenticatevi di pregare per me.
Grazie!

PREGHIERA AL TERMINE
DELL’INCONTRO CON I MIGRANTI

Signore Dio, creatore dell’universo,

sorgente di libertà e di pace,



di amore e di fraternità,

Tu ci hai creato a tua immagine

e hai infuso in tutti noi il tuo soffio
vitale,

per farci partecipi del tuo essere in
comunione.

Anche quando abbiamo infranto la
tua alleanza

Tu non ci hai abbandonato in potere
della morte

ma nella tua infinita misericordia

sempre ci hai chiamato a ritornare a
Te

e a vivere come tuoi figli.

Infondi in noi il tuo Santo Spirito

e donaci un cuore nuovo,

capace di ascoltare il grido, spesso
silenzioso,



dei nostri fratelli e sorelle che hanno
perduto

il calore della casa e della patria.

Fa’ che possiamo donare loro
speranza

con sguardi e gesti di umanità.

Fa’ di noi strumenti di pace

e di concreto amore fraterno.

Liberaci dalle paure e dai pregiudizi,

per fare nostre le loro sofferenze

e lottare insieme contro l’ingiustizia;

perché cresca un mondo in cui ogni
persona

sia rispettata nella sua inviolabile
dignità,

quella che Tu, o Padre, hai posto in
noi



e il tuo Figlio ha consacrato per
sempre.

Amen.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/viaggio-
apostolico-di-papa-francesco-a-malta/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-malta/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-malta/
https://opusdei.org/it-ch/article/viaggio-apostolico-di-papa-francesco-a-malta/

	Viaggio apostolico di papa Francesco a Malta

