
opusdei.org

Verso la Pasqua con
papa Francesco

"Gli annunci di Dio sono
sempre sorprese, perché il
nostro Dio è il Dio delle
sorprese". In questo articolo
sono raccolti tutti gli interventi
di papa Francesco nel corso
della Settimana Santa 2018.

31/03/2018

Omelia della messa della domenica
di Pasqua

Omelia della veglia pasquale



Via Crucis al Colosseo presieduta
da papa Francesco (venerdì santo)

Santa Messa in Coena Domini
(giovedì santo)

Santa Messa del Crisma (giovedì
santo)

Udienza generale del Mercoledì
Santo

Domenica delle Palme - XXXIII
Giornata Mondiale della Gioventù

Omelia della messa della domenica
di Pasqua

Dopo l’ascolto della Parola di Dio, di
questo passo del Vangelo, mi
vengono da dire tre cose.

Primo: l’annuncio. Lì c’è un
annuncio: il Signore è risorto.
Quell’annuncio che dai primi tempi



dei cristiani andava di bocca in
bocca; era il saluto: il Signore è
risorto. E le donne, che sono andate
per ungere in corpo del Signore, si
sono trovate davanti ad una
sorpresa. La sorpresa … Gli annunci
di Dio sono sempre sorprese, perché
il nostro Dio è il Dio delle soprese. È
così fin dall’inizio della storia della
salvezza, dal nostro padre Abramo,
Dio ti sorprende: “Ma, vai, vai, lascia,
vattene dalla tua terra e va”. E
Sempre c’è una sorpresa dietro
l’altra. Dio non sa fare un annuncio
senza sorprenderci. E la sorpresa è
ciò che ti commuove il cuore, che ti
tocca proprio lì, dove tu non lo
aspetti. Per dirlo un po’ con il
linguaggio dei giovani: la sorpresa è
un colpo basso; tu non te lo aspetti. E
Lui va e ti commuove. Primo:
l’annuncio fatto sorpresa.

Secondo: la fretta. Le donne corrono,
vanno di fretta a dire: “Ma, abbiamo
trovato questo!”. Le soprese di Dio ci



mettono in cammino, subito, senza
aspettare. E così corrono per vedere.
E Pietro e Giovanni corrono. I
pastori, quella notte di Natale,
corrono: “Andiamo a Betlemme a
vedere questo che ci hanno detto gli
angeli”. E la Samaritana, corre per
dire alla sua gente: “Questa è una
novità: ho trovato un uomo che mi
ha detto tutto quello che io ho fatto”.
E la gente sapeva le cose che questa
aveva fatto. E quella gente, corre,
lascia quello che sta facendo, anche
la casalinga lascia le patate nella
pentola – le troverà bruciate -, ma
l’importante è andare, correre, per
vedere quella sorpresa,
quell’annuncio. Anche oggi succede.
Nei nostri quartieri, nei villaggi
quando succede qualcosa di
straordinario, la gente corre a
vedere. Andare di fretta. Andrea,
non ha perso tempo e di fretta è
andato da Pietro a dirgli: “Abbiamo
trovato il Messia”. Le sorprese, le
buone notizie, si danno sempre così:



di fretta. Nel Vangelo c’è uno che si
prende un po’ di tempo; non vuole
rischiare. Ma il Signore è buono, lo
aspetta con amore, è Tommaso. “Io
crederò quando vedrò le piaghe”
dice. Anche il Signore ha pazienza
per coloro che non vanno così di
fretta.

L’annuncio-sorpresa, la risposta di
fretta e il terzo che io vorrei dirvi
oggi è una domanda: “E io? Ho il
cuore aperto alle sorprese di Dio,
sono capace di andare di fretta o
sempre con quella cantilena: “Ma,
domani vedrò, domani, domani?”.
Cosa dice a me la sorpresa? Giovanni
e Pietro sono andati di corsa al
sepolcro. Di Giovanni il Vangelo ci
dice: “Credette”. Anche Pietro:
“Credette”, ma a suo modo, con la
fede un po’ mischiata con il rimorso
di aver rinnegato il Signore.
L’annuncio fatto sorpresa, la
corsa\andare di fretta, e la domanda:



“E io, oggi, in questa Pasqua 2018, io
che faccio? Tu, che fai?

Omelia della veglia pasquale

Questa celebrazione l’abbiamo
cominciata all’esterno, immersi
nell’oscurità della notte e nel freddo
che l’accompagna. Sentiamo il peso
del silenzio davanti alla morte del
Signore, un silenzio in cui ognuno di
noi può riconoscersi e che cala
profondo nelle fenditure del cuore
del discepolo che dinanzi alla croce
rimane senza parole.

Sono le ore del discepolo ammutolito
di fronte al dolore generato dalla
morte di Gesù: che dire davanti a
questa realtà? Il discepolo che
rimane senza parole prendendo
coscienza delle proprie reazioni
durante le ore cruciali della vita del
Signore: di fronte all’ingiustizia che
ha condannato il Maestro, i discepoli
hanno fatto silenzio; di fronte alle
calunnie e alla falsa testimonianza



subite dal Maestro, i discepoli hanno
taciuto. Durante le ore difficili e
dolorose della Passione, i discepoli
hanno sperimentato in modo
drammatico la loro incapacità di
rischiare e di parlare in favore del
Maestro; di più, lo hanno rinnegato,
si sono nascosti, sono fuggiti, sono
stati zitti (cfr Gv 18,25-27).

E’ la notte del silenzio del discepolo
che si trova intirizzito e paralizzato,
senza sapere dove andare di fronte a
tante situazioni dolorose che lo
opprimono e lo circondano. E’ il
discepolo di oggi, ammutolito davanti
a una realtà che gli si impone
facendogli sentire e, ciò che è peggio,
credere che non si può fare nulla per
vincere tante ingiustizie che vivono
nella loro carne tanti nostri fratelli.

E’ il discepolo frastornato perché
immerso in una routine schiacciante
che lo priva della memoria, fa tacere
la speranza e lo abitua al “si è fatto



sempre così”. E’ il discepolo
ammutolito e ottenebrato che finisce
per abituarsi e considerare normale
l’espressione di Caifa: «Non vi
rendete conto che è conveniente per
voi che un solo uomo muoia per il
popolo, e non vada in rovina la
nazione intera!» (Gv 11,50).

E in mezzo ai nostri silenzi, quando
tacciamo in modo così schiacciante,
allora le pietre cominciano a gridare
(cfr Lc 19,40)[1] e a lasciare spazio al
più grande annuncio che la storia
abbia mai potuto contenere nel suo
seno: «Non è qui. E’ risorto» (Mt
28,6). La pietra del sepolcro gridò e
col suo grido annunciò a tutti una
nuova via. Fu il creato il primo a
farsi eco del trionfo della Vita su
tutte le realtà che cercarono di far
tacere e di imbavagliare la gioia del
vangelo. Fu la pietra del sepolcro la
prima a saltare e, a modo suo, a
intonare un canto di lode e di



entusiasmo, di gioia e di speranza a
cui tutti siamo invitati a partecipare.

E se ieri, con le donne, abbiamo
contemplato «colui che hanno
trafitto» (Gv 19,37; cfr Zc 12,10), oggi
con esse siamo chiamati a
contemplare la tomba vuota e ad
ascoltare le parole dell’angelo: «Non
abbiate paura […] E’ risorto» (Mt
28,5-6). Parole che vogliono
raggiungere le nostre convinzioni e
certezze più profonde, i nostri modi
di giudicare e di affrontare gli
avvenimenti quotidiani;
specialmente il nostro modo di
relazionarci con gli altri. La tomba
vuota vuole sfidare, smuovere,
interrogare, ma soprattutto vuole
incoraggiarci a credere e ad aver
fiducia che Dio “avviene” in qualsiasi
situazione, in qualsiasi persona, e
che la sua luce può arrivare negli
angoli più imprevedibili e più chiusi
dell’esistenza. E’ risorto dalla morte,
è risorto dal luogo da cui nessuno



aspettava nulla e ci aspetta – come
aspettava le donne – per renderci
partecipi della sua opera di salvezza.
Questo è il fondamento e la forza che
abbiamo come cristiani per spendere
la nostra vita e la nostra energia,
intelligenza, affetti e volontà nel
ricercare e specialmente nel
generare cammini di dignità. Non è
qui… E’ risorto! E’ l’annuncio che
sostiene la nostra speranza e la
trasforma in gesti concreti di carità.
Quanto abbiamo bisogno di lasciare
che la nostra fragilità sia unta da
questa esperienza! Quanto abbiamo
bisogno che la nostra fede sia
rinnovata, che i nostri miopi
orizzonti siano messi in discussione e
rinnovati da questo annuncio! Egli è
risorto e con Lui risorge la nostra
speranza creativa per affrontare i
problemi attuali, perché sappiamo
che non siamo soli.

Celebrare la Pasqua significa credere
nuovamente che Dio irrompe e non



cessa di irrompere nelle nostre
storie, sfidando i nostri determinismi
uniformanti e paralizzanti. Celebrare
la Pasqua significa lasciare che Gesù
vinca quell’atteggiamento
pusillanime che tante volte ci assedia
e cerca di seppellire ogni tipo di
speranza.

La pietra del sepolcro ha fatto la sua
parte, le donne hanno fatto la loro
parte, adesso l’invito viene rivolto
ancora una volta a voi e a me: invito
a rompere le abitudini ripetitive, a
rinnovare la nostra vita, le nostre
scelte e la nostra esistenza. Un invito
che ci viene rivolto là dove ci
troviamo, in ciò che facciamo e che
siamo; con la “quota di potere” che
abbiamo. Vogliamo partecipare a
questo annuncio di vita o resteremo
muti davanti agli avvenimenti?

Non è qui, è risorto! E ti aspetta in
Galilea, ti invita a tornare al tempo e



al luogo del primo amore, per dirti:
“Non avere paura, seguimi”.

Via Crucis al Colosseo presieduta da
papa Francesco (venerdì santo)

Signore Gesù, il nostro sguardo è
rivolto a te, pieno di vergogna, di
pentimento e di speranza.

Dinanzi al tuo supremo amore ci
pervada la vergogna per averti
lasciato solo a soffrire per i nostri
peccati:

la vergogna per essere scappati
dinanzi alla prova pur avendoti detto
migliaia di volte: “anche se tutti ti
lasciano, io non ti lascerò mai”;

la vergogna di aver scelto Barabba e
non te, il potere e non te, l’apparenza
e non te, il dio denaro e non te, la
mondanità e non l’eternità;

la vergogna per averti tentato con la
bocca e con il cuore, ogni volta che ci



siamo trovati davanti a una prova,
dicendoti: “se tu sei il messia, salvati
e noi crederemo!”;

la vergogna perché tante persone, e
perfino alcuni tuoi ministri, si sono
lasciati ingannare dall’ambizione e
dalla vana gloria perdendo la loro
degnità e il loro primo amore;

la vergogna perché le nostre
generazioni stanno lasciando ai
giovani un mondo fratturato dalle
divisioni e dalle guerre; un mondo
divorato dall’egoismo ove i giovani, i
piccoli, i malati, gli anziani sono
emarginati;

la vergogna di aver perso la
vergogna;

Signore Gesù, dacci sempre la grazia
della santa vergogna!

Il nostro sguardo è pieno anche di un
pentimento che dinanzi al tuo 



silenzio eloquente supplica la tua
misericordia:

il pentimento che germoglia dalla
certezza che solo tu puoi salvarci dal
male, solo tu puoi guarirci dalla
nostra lebbra di odio, di egoismo, di
superbia, di avidità, di vendetta, di
cupidigia, di idolatria, solo tu puoi
riabbracciarci ridonandoci la dignità
filiale e gioire per il nostro rientro a
casa, alla vita;

il pentimento che sboccia dal sentire
la nostra piccolezza, il nostro nulla,
la nostra vanità e che si lascia
accarezzare dal tuo invito soave e
potente alla conversione;

il pentimento di Davide che
dall’abisso della sua miseria ritrova
in te la sua unica forza;

il pentimento che nasce dalla nostra
vergogna, che nasce dalla certezza
che il nostro cuore resterà sempre
inquieto finché non trovi te e in te la



sua unica fonte di pienezza e di
quiete;

il pentimento di Pietro che
incontrando il tuo sguardo pianse
amaramente per averti negato
dinanzi agli uomini.

Signore Gesù, dacci sempre la grazia
del santo pentimento!

Dinanzi alla tua suprema maestà si
accende, nella tenebrosità della
nostra disperazione, la scintilla della
speranza perché sappiamo che la tua
unica misura di amarci è quella di
amarci senza misura;

la speranza perché il tuo messaggio
continua a ispirare, ancora oggi,
tante persone e popoli a che solo il
bene può sconfiggere il male e la
cattiveria, solo il perdono può
abbattere il rancore e la vendetta,
solo l’abbraccio fraterno può
disperdere l’ostilità e la paura
dell’altro;



la speranza perché il tuo sacrificio
continua, ancora oggi, a emanare il
profumo dell’amore divino che
accarezza i cuori di tanti giovani che
continuano a consacrarti le loro vite
divenendo esempi vivi di carità e di
gratuità in questo nostro mondo
divorato dalla logica del profitto e del
facile guadagno;

la speranza perché tanti missionari e
missionarie continuano, ancora oggi,
a sfidare l’addormentata coscienza
dell’umanità rischiando la vita per
servire te nei poveri, negli scartati,
negli immigrati, negli invisibili, negli
sfruttati, negli affamati e nei
carcerati;

la speranza perché la tua Chiesa,
santa e fatta da peccatori, continua,
ancora oggi, nonostante tutti i
tentativi di screditarla, a essere una
luce che illumina, incoraggia, solleva
e testimonia il tuo amore illimitato
per l’umanità, un modello di



altruismo, un’arca di salvezza e una
fonte di certezza e di verità;

la speranza perché dalla tua croce,
frutto dell’avidità e codardia di tanti
dottori della Legge e ipocriti, è
scaturita la Risurrezione
trasformando le tenebre della tomba
nel fulgore dell’alba della Domenica
senza tramonto, insegnandoci che il
tuo amore è la nostra speranza.

Signore Gesù, dacci sempre la grazia
della santa speranza!

Aiutaci, Figlio dell’uomo, a spogliarci
dall’arroganza del ladrone posto alla
tua sinistra e dei miopi e dei corrotti,
che hanno visto in te un’opportunità
da sfruttare, un condannato da
criticare, uno sconfitto da deridere,
un’altra occasione per addossare
sugli altri, e perfino su Dio, le proprie
colpe.

Ti chiediamo invece, Figlio di Dio, di
immedesimarci col buon ladrone che



ti ha guardato con occhi pieni di
vergogna, di pentimento e di
speranza; che, con gli occhi della
fede, ha visto nella tua apparente
sconfitta la divina vittoria e così si è
inginocchiato dinanzi alla tua
misericordia e con onestà ha
derubato il paradiso! Amen!

*****

Santa Messa in Coena Domini nella
casa circondariale "Regina Coeli" di
Roma (giovedì santo)

Gesù finisce il suo discorso dicendo:
“Vi ho dato infatti l’esempio, perché
come ho fatto io, facciate anche
voi” (Gv 13,15). Lavare i piedi. I piedi,
in quel tempo, erano lavati dagli
schiavi: era un compito da schiavo.
La gente percorreva la strada, non
c’era l’asfalto, non c’erano i
sampietrini; in quel tempo c’era la
polvere della strada e la gente si
sporcava i piedi. E all’entrata della
casa c’erano gli schiavi che lavavano



i piedi. Era un lavoro da schiavi. Ma
era un servizio: un servizio fatto da
schiavi. E Gesù volle fare questo
servizio, per darci un esempio di
come noi dobbiamo servirci gli uni
gli altri.

Una volta, quando erano in
cammino, due dei discepoli che
volevano fare carriera, avevano
chiesto a Gesù di occupare dei posti
importanti, uno alla sua destra e
l’altro alla sinistra (cfr Mc 10,35-45).
E Gesù li ha guardati con amore –
Gesù guardava sempre con amore – e
ha detto: “Voi non sapete ciò che
domandate” (v. 38). I capi delle
Nazioni – dice Gesù – comandano, si
fanno servire, e loro stanno bene (cfr
v.42). Pensiamo a quell’epoca dei re,
degli imperatori tanto crudeli, che si
facevano servire dagli schiavi … Ma
fra voi – dice Gesù – non deve essere
lo stesso: chi comanda deve servire.
Il capo vostro deve essere il vostro
servitore (cfr. v.43). Gesù capovolge



l’abitudine storica, culturale di
quell’epoca – anche questa di oggi –
colui che comanda, per essere un
bravo capo, sia dove sia, deve
servire. Io penso tante volte – non a
questo tempo perché ognuno ancora
è vivo e ha l’opportunità di cambiare
vita e non possiamo giudicare, ma
pensiamo alla storia – se tanti re,
imperatori, capi di Stato avessero
capito questo insegnamento di Gesù
e invece di comandare, di essere
crudeli, di uccidere la gente avessero
fatto questo, quante guerre non
sarebbero state fatte! Il servizio:
davvero c’è gente che non facilita
questo atteggiamento, gente superba,
gente odiosa, gente che forse ci
augura del male; ma noi siamo
chiamati a servirli di più. E anche c’è
gente che soffre, che è scartata dalla
società, almeno per un periodo, e
Gesù va lì a dir loro: Tu sei
importante per me. Gesù viene a
servirci, e il segnale che Gesù ci serve
oggi qui, al carcere di Regina Coeli, è



che ha voluto scegliere 12 di voi,
come i 12 apostoli, per lavare i piedi.
Gesù rischia su ognuno di noi.
Sappiate questo: Gesù si chiama
Gesù, non si chiama Ponzio Pilato.
Gesù non sa lavarsi le mani: soltanto
sa rischiare! Guardate questa
immagine tanto bella: Gesù chinato
tra le spine, rischiando di ferirsi per
prendere la pecorella smarrita.

Oggi io, che sono peccatore come voi,
ma rappresento Gesù, sono
ambasciatore di Gesù. Oggi, quando
io mi inchino davanti a ognuno di
voi, pensate: “Gesù ha rischiato in
quest’uomo, un peccatore, per venire
da me e dirmi che mi ama”. Questo è
il servizio, questo è Gesù: non ci
abbandona mai; non si stanca mai di
perdonarci. Ci ama tanto. Guardate
come rischia, Gesù!

E così, con questi sentimenti,
andiamo avanti con questa
cerimonia che è simbolica. Prima di



darci il suo corpo e il suo sangue,
Gesù rischia per ognuno di noi, e
rischia nel servizio perché ci ama
tanto.

* * *

Al gesto dello scambio della pace, il
Santo Padre ha pronunciato queste
parole:

E adesso, tutti noi – sono sicuro che
tutti noi – abbiamo la voglia di essere
in pace con tutti. Ma nel nostro cuore
ci sono tante volte sentimenti
contrastanti. È facile essere in pace
con coloro a cui vogliamo bene e con
quanti ci fanno del bene; ma non è
facile essere in pace con quelli che ci
hanno fatto torto, che non ci vogliono
bene, con i quali siamo in inimicizia.
In silenzio, un attimo, ognuno pensi a
coloro che ci vogliono bene e a cui
noi vogliamo bene, e anche ognuno
di noi pensi a coloro che non ci
vogliono bene e anche a coloro a cui
noi non vogliamo e anche – anzi – a



coloro su cui noi vorremmo
vendicarci. E chiediamo al Signore,
in silenzio, la grazia di dare a tutti,
buoni e cattivi, il dono della pace

Risposta di papa Francesco al saluto
della direttrice e di un detenuto del
carcere Regina Coeli.

Tu hai parlato di uno sguardo nuovo:
rinnovare lo sguardo … Questo fa
bene, perché alla mia età, per
esempio, vengono le cateratte, e non
si vede bene la realtà: l’anno
prossimo dovremo fare l’intervento.
Ma così succede con l’anima: il
lavoro della vita, la stanchezza, gli
sbagli, le delusioni oscurano lo
sguardo, lo sguardo dell’anima. E per
questo, quello che tu hai detto è vero:
approfittare delle opportunità per
rinnovare lo sguardo. E come ho
detto in piazza S. Pietro in tanti
paesini, ma anche nella mia terra,
quando si sentono le campane della
Resurrezione del Signore, le mamme,



le nonne portano i bambini a lavarsi
gli occhi perché abbiano lo sguardo
della speranza del Cristo risorto. Non
stancatevi mai di rinnovare lo
sguardo. Di fare quell’intervento di
cateratte all’anima, quotidiano. Ma
sempre rinnovare lo sguardo. E’ un
bello sforzo.

Tutti voi conoscete la bottiglia di vino
a metà: se io guardo la metà vuota, è
brutta la vita, è brutta, ma se guardo
la metà piena, ancora ho da bere. Lo
sguardo che apre alla speranza,
parola che tu hai detto e anche lei [la
direttrice] ha detto; e lei l’ha ripetuta
parecchie volte. Non si può concepire
una casa circondariale come questa
senza speranza. Qui, gli ospiti sono
per imparare o fare crescere il
“seminare speranza”: non c’è alcuna
pena giusta – giusta! – senza che sia
aperta alla speranza. Una pena che
non sia aperta alla speranza non è
cristiana, non è umana!



Ci sono le difficoltà nella vita, le cose
brutte, la tristezza – uno pensa ai
suoi, pensa alla mamma, al papà, alla
moglie, al marito, ai figli … è brutta,
quella tristezza. Ma non lasciarsi
andare giù: no, no. Io sono qui, ma
per reinserirmi, rinnovato o
rinnovata. E questa è la speranza.
Seminare speranza. Sempre, sempre.
Il vostro lavoro è questo: aiutare a
seminare la speranza di
reinserimento, e questo ci farà bene
a tutti. Sempre. Ogni pena dev’essere
aperta all’orizzonte della speranza.
Per questo, non è né umana né
cristiana la pena di morte. Ogni pena
dev’essere aperta alla speranza, al
reinserimento, anche per dare
l’esperienza vissuta per il bene delle
altre persone.

Acqua di resurrezione, sguardo
nuovo, speranza: questo vi auguro.
So che voi ospiti avete lavorato tanto
per preparare questa visita, anche
imbiancare le pareti: vi ringrazio. È



per me un segnale di benevolenza e
di accoglienza, e vi ringrazio tanto. Vi
sono vicino, prego per voi, e voi
pregate per me e non dimenticatevi:
l’acqua che fa lo sguardo nuovo, e la
speranza.

*****

Santa Messa del Crisma (giovedì
santo)

Leggendo i testi della liturgia di oggi
mi veniva alla mente, con insistenza,
il passo del Deuteronomio che dice:
«Infatti quale grande nazione ha gli
dei così vicini a sé, come il Signore,
nostro Dio, è vicino a noi ogni volta
che lo invochiamo?» (4,7). La
vicinanza di Dio… la nostra
vicinanza apostolica.

Nel testo del profeta Isaia
contempliamo l’inviato di Dio già
“unto e mandato”, in mezzo al suo
popolo, vicino ai poveri, ai malati, ai
prigionieri…; e lo Spirito che “è su di



Lui”, che lo spinge e lo accompagna
lungo il cammino.

Nel Salmo 88 vediamo come la
compagnia di Dio, che fin dalla
giovinezza ha guidato per mano il re
Davide e gli ha prestato il suo
braccio, adesso che è anziano prende
il nome di fedeltà: la vicinanza
mantenuta nel corso del tempo si
chiama fedeltà.

L’Apocalisse ci fa avvicinare, fino a
rendercelo visibile, all’«Erchomenos»,
al Signore in persona che sempre
«viene», sempre. L’allusione al fatto
che lo vedranno «anche quelli che lo
trafissero» ci fa sentire che sono
sempre visibili le piaghe del Signore
risorto, che il Signore ci viene
sempre incontro se noi vogliamo
“farci prossimi” alla carne di tutti
coloro che soffrono, specialmente dei
bambini.

Nell’immagine centrale del Vangelo
di oggi, contempliamo il Signore



attraverso gli occhi dei suoi
compaesani che erano «fissi su di
Lui» (Lc 4,20). Gesù si alzò per
leggere nella sinagoga di Nazaret. Gli
fu dato il rotolo del profeta Isaia. Lo
srotolò finché trovò il passo
dell’inviato di Dio. Lesse ad alta voce:
«Lo spirito del Signore è su di me […],
mi ha consacrato con l’unzione; mi
ha mandato…» (61,1). E concluse
stabilendo la vicinanza così
provocatrice di quelle parole: «Oggi
si è compiuta questa scrittura che voi
avete ascoltato» (Lc 4,21).

Gesù trova il passo e legge con la
competenza degli scribi. Egli avrebbe
potuto perfettamente essere uno
scriba o un dottore della legge, ma ha
voluto essere un “evangelizzatore”,
un predicatore di strada, il
«Messaggero di buone notizie» per il
suo popolo, il predicatore i cui piedi
sono belli, come dice Isaia (cfr 52,7).
Il predicatore è vicino.



Questa è la grande scelta di Dio: il
Signore ha scelto di essere uno che
sta vicino al suo popolo. Trent’anni
di vita nascosta! Solo dopo comincerà
a predicare. E’ la pedagogia
dell’incarnazione,
dell’inculturazione; non solo nelle
culture lontane, anche nella propria
parrocchia, nella nuova cultura dei
giovani…

La vicinanza è più che il nome di una
virtù particolare, è un atteggiamento
che coinvolge tutta la persona, il suo
modo di stabilire legami, di essere
contemporaneamente in sé stessa e
attenta all’altro. Quando la gente dice
di un sacerdote che “è vicino”, di
solito fa risaltare due cose: la prima è
che “c’è sempre” (contrario del “non
c’è mai”: “Lo so, padre, che Lei è
molto occupato” – dicono spesso). E
l’altra cosa è che sa trovare una
parola per ognuno. “Parla con tutti –
dice la gente –: coi grandi, coi piccoli,
coi poveri, con quelli che non



credono… Preti vicini, che ci sono,
che parlano con tutti… Preti di
strada.

E uno che ha imparato bene da Gesù
a essere predicatore di strada è stato
Filippo. Dicono gli Atti che andava di
luogo in luogo annunciando la Buona
Notizia della Parola predicando in
tutte le città, e che queste si
riempivano di gioia (cfr 8,4-8).
Filippo era uno di quelli che lo
Spirito poteva “sequestrare” in
qualsiasi momento e farli partire per
evangelizzare, andando da un posto
all’altro, uno capace anche di
battezzare gente di buona fede, come
il ministro della regina di Etiopia, e
di farlo lì per lì, lungo la strada (cfr 
At 8,5; 36-40).

La vicinanza, cari fratelli, è la chiave
dell’evangelizzatore perché è un
atteggiamento-chiave nel Vangelo (il
Signore la usa per descrivere il
Regno). Noi diamo per acquisito che



la prossimità è la chiave della
misericordia, perché la misericordia
non sarebbe tale se non si ingegnasse
sempre, come “buona samaritana”,
per eliminare le distanze. Credo però
che abbiamo bisogno di acquisire
meglio il fatto che la vicinanza è
anche la chiave della verità; non solo
della misericordia, ma anche la
chiave della verità. Si possono
eliminare le distanze nella verità? Sì,
si può. Infatti la verità non è solo la
definizione che permette di
nominare le situazioni e le cose
tenendole a distanza con concetti e
ragionamenti logici. Non è solo
questo. La verità è anche fedeltà
(emeth), quella che ti permette di
nominare le persone col loro nome
proprio, come le nomina il Signore,
prima di classificarle o di definire “la
loro situazione”. E qui, c’è questa
abitudine – brutta, no? – della
“cultura dell’aggettivo”: questo è così,
questo è un tale, questo è un quale …
No, questo è figlio di Dio. Poi, avrà le



virtù o i difetti, ma la verità fedele
della persona e non l’aggettivo fatto
sostanza.

Bisogna stare attenti a non cadere
nella tentazione di farsi idoli di
alcune verità astratte. Sono idoli
comodi, a portata di mano, che
danno un certo prestigio e potere e
sono difficili da riconoscere. Perché
la “verità-idolo” si mimetizza, usa le
parole evangeliche come un vestito,
ma non permette che le si tocchi il
cuore. E, ciò che è molto peggio,
allontana la gente semplice dalla
vicinanza risanatrice della Parola e
dei Sacramenti di Gesù.

Su questo punto, rivolgiamoci a
Maria, Madre dei sacerdoti. La
possiamo invocare come “Madonna
della Vicinanza”: «Come una vera
madre, cammina con noi, combatte
con noi, ed effonde incessantemente 
la vicinanza dell’amore di Dio» (Esort.
ap. Evangelii gaudium, 286), in modo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dono_di_Ges%C3%B9_al_suo_popolo
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_dono_di_Ges%C3%B9_al_suo_popolo


tale che nessuno si senta escluso. La
nostra Madre non solo è vicina per il
suo mettersi al servizio con quella
«premura» (ibid., 288) che è una
forma di vicinanza, ma anche col suo
modo di dire le cose. A Cana, la
tempestività e il tono con cui dice ai
servi: «Qualsiasi cosa vi dica,
fatela» (Gv 2,5), farà sì che quelle
parole diventino il modello materno
di ogni linguaggio ecclesiale. Ma, per
dirle come lei, oltre a chiedere la
grazia, bisogna saper stare lì dove si
“cucinano” le cose importanti, quelle
che contano per ogni cuore, ogni
famiglia, ogni cultura. Solo in questa
vicinanza – possiamo dire “di cucina”
- si può discernere qual è il vino che
manca e qual è quello di migliore
qualità che il Signore vuole dare.

Vi suggerisco di meditare tre ambiti
di vicinanza sacerdotale nei quali
queste parole: “Fate tutto quello che
Gesù vi dirà” devono risuonare – in
mille modi diversi ma con un

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Stella_della_nuova_evangelizzazione


medesimo tono materno – nel cuore
delle persone con cui parliamo:
l’ambito dell’accompagnamento
spirituale, quello della Confessione e
quello della predicazione.

La vicinanza nel dialogo spirituale, la
possiamo meditare contemplando
l’incontro del Signore con la
Samaritana. Il Signore le insegna a
riconoscere prima di tutto come
adorare, in Spirito e verità; poi, con
delicatezza, la aiuta a dare un nome
al suo peccato, senza offenderla; e
infine il Signore si lascia contagiare
dal suo spirito missionario e va con
lei a evangelizzare nel suo villaggio.
Modello di dialogo spirituale, questo
del Signore, che sa far venire alla
luce il peccato della Samaritana
senza che getti ombra sulla sua
preghiera di adoratrice né che ponga
ostacoli alla sua vocazione
missionaria.



La vicinanza nella Confessione la
possiamo meditare contemplando il
passo della donna adultera. Lì si vede
chiaramente come la vicinanza è
decisiva perché le verità di Gesù
sempre avvicinano e si dicono (si
possono dire sempre) a tu per tu.
Guardare l’altro negli occhi – come il
Signore quando si alza in piedi dopo
essere stato in ginocchio vicino
all’adultera che volevano lapidare e
le dice: «Neanch’io ti condanno» (Gv
8,11) – non è andare contro la legge.
E si può aggiungere: «D’ora in poi
non peccare più» (ibid.) non con un
tono che appartiene all’ambito
giuridico della verità-definizione – il
tono di chi deve determinare quali
sono i condizionamenti della
Misericordia divina – ma con
un’espressione che si dice
nell’ambito della verità-fedele, che
permette al peccatore di guardare
avanti e non indietro. Il tono giusto
di questo «non peccare più» è quello



del confessore che lo dice disposto a
ripeterlo settanta volte sette.

Da ultimo, l’ambito della
predicazione. Meditiamo su di esso
pensando a coloro che sono lontani, e
lo facciamo ascoltando la prima
predica di Pietro, che si colloca nel
contesto dell’avvenimento di
Pentecoste. Pietro annuncia che la
parola è «per tutti quelli che sono
lontani» (At 2,39), e predica in modo
tale che il kerygma “trafigge il loro
cuore” e li porta a domandare: «Che
cosa dobbiamo fare?» (At 2,37).
Domanda che, come dicevamo,
dobbiamo fare e alla quale dobbiamo
rispondere sempre in tono mariano,
ecclesiale. L’omelia è la pietra di
paragone «per valutare la vicinanza
e la capacità di incontro di un
Pastore con il suo popolo» (Esort. ap. 
Evangelii gaudium, 135). Nell’omelia
si vede quanto vicini siamo stati a
Dio nella preghiera e quanto vicini

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._L%E2%80%99omelia
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#II._L%E2%80%99omelia


siamo alla nostra gente nella sua vita
quotidiana.

La buona notizia si attua quando
queste due vicinanze si alimentano e
si curano a vicenda. Se ti senti
lontano da Dio, ma per favore,
avvicinati al suo popolo, che ti
guarirà dalle ideologie che ti hanno
intiepidito il fervore. I piccoli ti
insegneranno a guardare Gesù in un
modo diverso. Ai loro occhi, la
Persona di Gesù è affascinante, il suo
buon esempio dà autorità morale, i
suoi insegnamenti servono per la
vita. E se tu, ti senti lontano dalla
gente, avvicinati al Signore, alla sua
Parola: nel Vangelo Gesù ti insegnerà
il suo modo di guardare la gente,
quanto vale ai suoi occhi ognuno di
coloro per i quali ha versato il suo
sangue sulla croce. Nella vicinanza
con Dio, la Parola si farà carne in te e
diventerai un prete vicino ad ogni
carne. Nella vicinanza con il popolo
di Dio, la sua carne dolorosa



diventerà parola nel tuo cuore e
avrai di che parlare con Dio,
diventerai un prete intercessore.

Il sacerdote vicino, che cammina in
mezzo alla sua gente con vicinanza e
tenerezza di buon pastore (e, nella
sua pastorale, a volte sta davanti, a
volte in mezzo e a volte indietro), la
gente non solo lo apprezza molto, va
oltre: sente per lui qualcosa di
speciale, qualcosa che sente soltanto
alla presenza di Gesù. Perciò non è
una cosa in più questo riconoscere la
nostra vicinanza. In essa ci
giochiamo se Gesù sarà reso presente
nella vita dell’umanità, oppure se
rimarrà sul piano delle idee, chiuso
in caratteri a stampatello, incarnato
tutt’al più in qualche buona
abitudine che poco alla volta diventa 
routine.

Cari fratelli sacerdoti, chiediamo a
Maria, “Madonna della Vicinanza”,
che ci avvicini tra di noi e, al



momento di dire alla nostra gente di
“fare tutto quello che Gesù dice”, ci
unifichi il tono, perché nella
diversità delle nostre opinioni si
renda presente la sua vicinanza
materna, quella che col suo “sì” ci ha
avvicinato a Gesù per sempre.

*****

Udienza generale del Mercoledì
Santo

Oggi vorrei soffermarmi a meditare
sul Triduo Pasquale che incomincia
domani, per approfondire un po’
quello che i giorni più importanti
dell’anno liturgico rappresentano per
noi credenti. Vorrei farvi una
domanda: quale festa è la più
importante della nostra fede: il
Natale o la Pasqua? La Pasqua
perché è la festa della nostra
salvezza, la festa dell’amore di Dio
per noi, la festa, la celebrazione della
sua morte e Risurrezione. E per
questo io vorrei riflettere con voi su



questa festa, su questi giorni, che
sono giorni pasquali, fino alla
Risurrezione del Signore. Questi
giorni costituiscono la memoria
celebrativa di un grande unico
mistero: la morte e la risurrezione del
Signore Gesù. Il Triduo ha inizio
domani, con la Messa della Cena del
Signore e si concluderà con i vespri
della Domenica di Risurrezione. Poi
viene la “Pasquetta” per celebrare
questa grande festa: un giorno in più.
Ma questo è post-liturgico: è la festa
familiare, è la festa della società. Esso
segna le tappe fondamentali della
nostra fede e della nostra vocazione
nel mondo, e tutti i cristiani sono
chiamati a vivere i tre Giorni santi –
giovedì, venerdì, sabato; e la
domenica - si capisce -, ma il sabato è
la risurrezione – i tre Giorni santi
come, per così dire, la “matrice” della
loro vita personale, della loro vita
comunitaria, come hanno vissuto i
nostri fratelli ebrei l’esodo
dall’Egitto.



Questi tre Giorni ripropongono al
popolo cristiano i grandi eventi della
salvezza operati da Cristo, e così lo
proiettano nell’orizzonte del suo
destino futuro e lo rafforzano nel suo
impegno di testimonianza nella
storia.

La mattina di Pasqua, ripercorrendo
le tappe vissute nel Triduo, il Canto
della Sequenza, cioè un inno o una
sorta di Salmo, farà udire
solennemente l’annuncio della
risurrezione; e dice così: «Cristo,
nostra speranza, è risorto e ci
precede in Galilea». Questa è la
grande affermazione: Cristo è
risorto. E in tanti popoli del mondo,
soprattutto nell’Est Europa, la gente
si saluta in questi giorni pasquali non
con “buongiorno”, “buonasera” ma
con “Cristo è risorto”, per affermare
il grande saluto pasquale. “Cristo è
risorto”. In queste parole - “Cristo è
risorto” - di commossa esultanza
culmina il Triduo. Esse contengono



non soltanto un annuncio di gioia e
di speranza, ma anche un appello
alla responsabilità e alla missione. E
non finisce con la colomba, le uova,
le feste – anche se questo è bello
perché è la festa di famiglia - ma non
finisce così. Incomincia lì il cammino
alla missione, all’annuncio: Cristo è
risorto. E questo annuncio, a cui il
Triduo conduce preparandoci ad
accoglierlo, è il centro della nostra
fede e della nostra speranza, è il
nocciolo, è l’annuncio, è - la parola
difficile, ma che dice tutto -, è il 
kerygma, che continuamente
evangelizza la Chiesa e che essa a sua
volta è inviata ad evangelizzare.

San Paolo riassume l’evento pasquale
in questa espressione: «Cristo, nostra
Pasqua, è stato immolato» (1 Cor 5,7),
come l’agnello. È stato immolato.
Pertanto - continua - «le cose vecchie
sono passate e ne sono nate di
nuove» (2 Cor 5,15). Rinate. E per
questo, nel giorno di Pasqua



dall’inizio si battezzava la gente.
Anche la notte di questo sabato io
battezzerò qui, a San Pietro, otto
persone adulte che incominciano la
vita cristiana. E incomincia tutto
perché saranno nate di nuovo. E con
un’altra formula sintetica spiega San
Paolo che Cristo «è stato consegnato
alla morte a causa delle nostre colpe
ed è stato risuscitato per la nostra
giustificazione» (Rm 4,25). L’unico,
l’unico che ci giustifica; l’unico che ci
fa rinascere di nuovo è Gesù Cristo.
Nessun altro. E per questo non si
deve pagare nulla, perché la
giustificazione – il farsi giusti – è
gratuita. E questa è la grandezza
dell’amore di Gesù: dà la vita
gratuitamente per farci santi, per
rinnovarci, per perdonarci. E questo
è il nocciolo proprio di questo Triduo
Pasquale. Nel Triduo Pasquale la
memoria di questo avvenimento
fondamentale si fa celebrazione
piena di riconoscenza e, al tempo
stesso, rinnova nei battezzati il senso



della loro nuova condizione, che
sempre l’Apostolo Paolo esprime
così: «Se siete risorti con Cristo,
cercate le cose di lassù, […] e non…
quelle della terra» (Col 3,1-3).
Guardare in alto, guardare
l’orizzonte, allargare gli orizzonti:
questa è la nostra fede, questa è la
nostra giustificazione, questo è lo
stato di grazia! Per il Battesimo,
infatti, siamo risorti con Gesù e
siamo morti alle cose e alla logica del
mondo; siamo rinati come creature
nuove: una realtà che chiede di
diventare esistenza concreta giorno
per giorno.

Un cristiano, se veramente si lascia
lavare da Cristo, se veramente si
lascia spogliare da Lui dell’uomo
vecchio per camminare in una vita
nuova, pur rimanendo peccatore –
perché tutti lo siamo - non può più
essere corrotto, la giustificazione di
Gesù ci salva dalla corruzione, siamo
peccatori ma non corrotti; non può



più vivere con la morte nell’anima, e
neanche essere causa di morte. E qui
devo dire una cosa triste e dolorosa…
Ci sono i cristiani finti: quelli che
dicono “Gesù è risorto”, “io sono
stato giustificato da Gesù”, sono nella
vita nuova, ma vivo una vita
corrotta. E questi cristiani finti
finiranno male. Il cristiano, ripeto, è
peccatore – tutti lo siamo, io lo sono –
ma abbiamo la sicurezza che quando
chiediamo perdono il Signore ci
perdona. Il corrotto fa finta di essere
una persona onorevole, ma, alla fine
nel suo cuore c’è la putredine. Una
vita nuova ci dà Gesù. Il cristiano
non può vivere con la morte
nell’anima, neanche essere causa di
morte. Pensiamo – per non andare
lontano – pensiamo a casa, pensiamo
ai cosiddetti “cristiani mafiosi”. Ma
questi di cristiano non hanno nulla:
si dicono cristiani, ma portano la
morte nell’anima e agli altri.
Preghiamo per loro, perché il Signore
tocchi la loro anima. Il prossimo,



soprattutto il più piccolo e il più
sofferente, diventa il volto concreto a
cui donare l’amore che Gesù ha
donato a noi. E il mondo diventa lo
spazio della nostra nuova vita da
risorti. Noi siamo risorti con Gesù: in
piedi, con la fronte alta, e possiamo
condividere l’umiliazione di coloro
che ancora oggi, come Gesù, sono
nella sofferenza, nella nudità, nella
necessità, nella solitudine, nella
morte, per diventare, grazie a Lui e
con Lui, strumenti di riscatto e di
speranza, segni di vita e di
risurrezione. In tanti Paesi - qui in
Italia e anche nella mia patria - c’è
l’abitudine che quando il giorno di
Pasqua si sentono, si ascoltano le
campane, le mamme, le nonne,
portano i bambini a lavarsi gli occhi
con l’acqua, con l’acqua della vita,
come segno per poter vedere le cose
di Gesù, le cose nuove. In questa
Pasqua lasciamoci lavare l’anima,
lavare gli occhi dell’anima, per
vedere le cose belle, e fare delle cose



belle. E questo è meraviglioso!
Questa è proprio la Risurrezione di
Gesù dopo la sua morte, che è stato il
prezzo per salvare tutti noi.

Cari fratelli e sorelle, disponiamoci a
vivere bene questo Triduo Santo
ormai imminente – comincia domani
-, per essere sempre più
profondamente inseriti nel mistero
di Cristo, morto e risorto per noi. Ci
accompagni in questo itinerario
spirituale la Vergine Santissima, che
seguì Gesù nella sua passione – Lei
era lì, guardava, soffriva… - fu
presente e unita a Lui sotto la sua
croce, ma non si vergognava del
figlio. Una madre mai si vergogna del
figlio! Era lì, e ricevette nel suo cuore
di Madre l’immensa gioia della
risurrezione. Lei ci ottenga la grazia
di essere interiormente coinvolti
dalle celebrazioni dei prossimi
giorni, perché il nostro cuore e la
nostra vita ne siano realmente
trasformati.



E nel lasciarvi questi pensieri,
formulo a tutti voi i più cordiali
auguri di una lieta e santa Pasqua,
insieme con le vostre comunità e i
vostri cari.

E vi consiglio: la mattina di Pasqua
portate i bambini al rubinetto e
fategli lavare gli occhi. Sarà un segno
di come vedere Gesù Risorto.

Sono lieto di accogliere i partecipanti
all’Incontro internazionale UNIV, a
50 anni dall’inizio di tale significativo
evento. Esorto tutti a vivere gli anni
della formazione universitaria come
preparazione integrale al servizio
dell’uomo, testimoniando in esso la
gioia e i valori della fede.

*****

Domenica delle Palme - XXXIII
Giornata Mondiale della Gioventù

Gesù entra in Gerusalemme. La
liturgia ci ha invitato a intervenire e



partecipare alla gioia e alla festa del
popolo che è capace di gridare e
lodare il suo Signore; gioia che si
appanna e lascia un sapore amaro e
doloroso dopo aver finito di ascoltare
il racconto della Passione. In questa
celebrazione sembrano incrociarsi
storie di gioia e di sofferenza, di
errori e di successi che fanno parte
del nostro vivere quotidiano come
discepoli, perché riesce a mettere a
nudo sentimenti e contraddizioni che
oggi appartengono spesso anche a
noi, uomini e donne di questo tempo:
capaci di amare molto… e anche di
odiare – e molto –; capaci di sacrifici
valorosi e anche di saper “lavarcene
le mani” al momento opportuno;
capaci di fedeltà ma anche di grandi
abbandoni e tradimenti.

E si vede chiaramente in tutta la
narrazione evangelica che la gioia
suscitata da Gesù è per alcuni motivo
di fastidio e di irritazione.



Gesù entra in città circondato dalla
sua gente, circondato da canti e grida
chiassose. Possiamo immaginare che
è la voce del figlio perdonato, quella
del lebbroso guarito, o il belare della
pecora smarrita che risuonano forti
in questo ingresso, tutti insieme. E’ il
canto del pubblicano e dell’impuro; è
il grido di quello che viveva ai
margini della città. E’ il grido di
uomini e donne che lo hanno seguito
perché hanno sperimentato la sua
compassione davanti al loro dolore e
alla loro miseria… E’ il canto e la
gioia spontanea di tanti emarginati
che, toccati da Gesù, possono gridare:
«Benedetto colui che viene nel nome
del Signore!». Come non acclamare
Colui che aveva restituito loro la
dignità e la speranza? E’ la gioia di
tanti peccatori perdonati che hanno
ritrovato fiducia e speranza. E questi
gridano. Gioiscono. E’ la gioia.

Questa gioia osannante risulta
scomoda e diventa assurda e



scandalosa per quelli che si
considerano giusti e “fedeli” alla
legge e ai precetti rituali[1]. Gioia
insopportabile per quanti hanno
bloccato la sensibilità davanti al
dolore, alla sofferenza e alla miseria.
Ma tanti di questi pensano: “Guarda
che popolo maleducato!”. Gioia
intollerabile per quanti hanno perso
la memoria e si sono dimenticati di
tante opportunità ricevute. Com’è
difficile comprendere la gioia e la
festa della misericordia di Dio per chi
cerca di giustificare sé stesso e
sistemarsi! Com’è difficile poter
condividere questa gioia per coloro
che confidano solo nelle proprie
forze e si sentono superiori agli altri!
[2]

E così nasce il grido di colui a cui non
trema la voce per urlare:
“Crocifiggilo!”. Non è un grido
spontaneo, ma il grido montato,
costruito, che si forma con il
disprezzo, con la calunnia, col

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html#_ftn1
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html#_ftn2


provocare testimonianze false. E’ il
grido che nasce nel passaggio dal
fatto al resoconto, nasce dal
resoconto. E’ la voce di chi manipola
la realtà e crea una versione a
proprio vantaggio e non ha problemi
a “incastrare” altri per cavarsela.
Questo è un [falso] resoconto. Il grido
di chi non ha scrupoli a cercare i
mezzi per rafforzare sé stesso e
mettere a tacere le voci dissonanti. E’
il grido che nasce dal “truccare” la
realtà e dipingerla in maniera tale
che finisce per sfigurare il volto di
Gesù e lo fa diventare un
“malfattore”. E’ la voce di chi vuole
difendere la propria posizione
screditando specialmente chi non
può difendersi. E’ il grido fabbricato
dagli “intrighi” dell’autosufficienza,
dell’orgoglio e della superbia che
proclama senza problemi:
“Crocifiggilo, crocifiggilo!”.

E così alla fine si fa tacere la festa del
popolo, si demolisce la speranza, si



uccidono i sogni, si sopprime la gioia;
così alla fine si blinda il cuore, si
raffredda la carità. E’ il grido del
“salva te stesso” che vuole
addormentare la solidarietà,
spegnere gli ideali, rendere
insensibile lo sguardo… Il grido che
vuole cancellare la compassione,
quel “patire con”, la compassione,
che è la debolezza di Dio.

Di fronte a tutte queste voci urlate, il
miglior antidoto è guardare la croce
di Cristo e lasciarci interpellare dal
suo ultimo grido. Cristo è morto
gridando il suo amore per ognuno di
noi: per giovani e anziani, santi e
peccatori, amore per quelli del suo
tempo e per quelli del nostro tempo.
Sulla sua croce siamo stati salvati
affinché nessuno spenga la gioia del
vangelo; perché nessuno, nella
situazione in cui si trova, resti
lontano dallo sguardo misericordioso
del Padre. Guardare la croce significa
lasciarsi interpellare nelle nostre



priorità, scelte e azioni. Significa
lasciar porre in discussione la nostra
sensibilità verso chi sta passando o
vivendo un momento di difficoltà.
Fratelli e sorelle, che cosa vede il
nostro cuore? Gesù continua a essere
motivo di gioia e lode nel nostro
cuore oppure ci vergogniamo delle
sue priorità verso i peccatori, gli
ultimi, i dimenticati?

E a voi, cari giovani, la gioia che Gesù
suscita in voi è per alcuni motivo di
fastidio e anche di irritazione, perché
un giovane gioioso è difficile da
manipolare. Un giovane gioioso è
difficile da manipolare!

Ma esiste in questo giorno la
possibilità di un terzo grido: «Alcuni
farisei tra la folla gli dissero:
“Maestro, rimprovera i tuoi
discepoli”; ed Egli rispose: “Io vi dico
che, se questi taceranno, grideranno
le pietre”» (Lc 19,39-40).



Far tacere i giovani è una tentazione
che è sempre esistita. Gli stessi farisei
se la prendono con Gesù e gli
chiedono di calmarli e farli stare
zitti.

Ci sono molti modi per rendere i
giovani silenziosi e invisibili. Molti
modi di anestetizzarli e
addormentarli perché non facciano
“rumore”, perché non si facciano
domande e non si mettano in
discussione. “State zitti voi!”. Ci sono
molti modi di farli stare tranquilli
perché non si coinvolgano e i loro
sogni perdano quota e diventino
fantasticherie rasoterra, meschine,
tristi.

In questa Domenica delle Palme,
celebrando la Giornata Mondiale
della Gioventù, ci fa bene ascoltare la
risposta di Gesù ai farisei di ieri e di
tutti i tempi, anche quelli di oggi: «Se
questi taceranno, grideranno le
pietre» (Lc 19,40).



Cari giovani, sta a voi la decisione di
gridare, sta a voi decidervi per
l’Osanna della domenica così da non
cadere nel “crocifiggilo!” del
venerdì… E sta a voi non restare zitti.
Se gli altri tacciono, se noi anziani e
responsabili – tante volte corrotti –
stiamo zitti, se il mondo tace e perde
la gioia, vi domando: voi griderete?

Per favore, decidetevi prima che
gridino le pietre.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

[1] Cfr R. Guardini, Il Signore,
Brescia-Milano 2005, 344-345.

[2]Cfr Esort. ap. Evangelii gaudium,
94.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/homilies/2018/documents/papa-francesco_20180325_omelia-palme.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_mondanit%C3%A0_spirituale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_mondanit%C3%A0_spirituale
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_alla_mondanit%C3%A0_spirituale


pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/verso-la-
pasqua-con-papa-francesco/

(16/12/2025)

https://opusdei.org/it-ch/article/verso-la-pasqua-con-papa-francesco/
https://opusdei.org/it-ch/article/verso-la-pasqua-con-papa-francesco/
https://opusdei.org/it-ch/article/verso-la-pasqua-con-papa-francesco/

	Verso la Pasqua con papa Francesco

