
opusdei.org

«Vale la pena!» (V):
Nella sua purezza
originaria, nella sua
radiosa novità

Il Signore ha promesso che lo
Spirito Santo avrebbe
accompagnato la sua Chiesa
affinché fosse fedele, cioè
attenta a trasmettere ciò che
aveva ricevuto in un dialogo
permanente con ogni epoca.
Questo è anche il modo in cui
l'Opus Dei ha proceduto nel
corso della storia.

29/12/2022



«Ma vi ho detto queste cose affinché,
quando verrà la loro ora, ve ne
ricordiate, perché io ve l'ho
detto» (Gv 16, 4). Queste parole che
Gesù pronuncia durante l'Ultima
Cena sono decisamente proiettate nel
futuro: ci fanno leggere oggi la sua
preghiera sacerdotale come rivolta a
noi, come una sorta di testamento
sempre vivo. Gran parte di ciò che il
Signore affida ai suoi discepoli in
questi ultimi momenti riguarda
l'invio dello Spirito Santo: «Quando
però verrà lo Spirito di verità, egli vi
guiderà alla verità tutta intera,
perché non parlerà da sé, ma dirà
tutto ciò che avrà udito e vi
annunzierà le cose future» (Gv 16,
13). Questa tensione verso il futuro
deve portarci a chiederci, in ogni
momento: «Che cosa si aspetta oggi il
Signore da noi, dai cristiani?».
Questa è la domanda che il prelato
dell'Opus Dei si è posto pochi mesi
dopo aver ricevuto questo incarico
dal Signore. Ed egli rispose: «Che



veniamo incontro alle inquietudini e
alle necessità delle persone, per
portare a tutti il Vangelo nella sua
purezza originale e insieme nella sua
novità radiosa»[1].

Dio continua a donarsi agli uomini

La passione, la morte e la
risurrezione di Gesù, il nucleo della
rivelazione di Dio all'umanità, sono
avvenute in un luogo e in un
momento storico specifici. Non si
tratta, però, di un evento passato alla
storia, come tutto il resto: il mistero
pasquale continua a dare frutti
anche oggi. Infatti, l'Eucaristia, che è
la forma sacramentale di questi
eventi, non è solo una memoria, ma
un memoriale, nel senso biblico
dell'espressione: rende presente
questo mistero in ogni tempo; è un
dono -traditio- dell'amore
misericordioso del Padre per il
mondo. Pur presentando un evento
storico concreto, l'Eucaristia ci



mostra che il valore della Pasqua
sfonda le barriere del tempo per
inserirsi nei nostri giorni. E questo
non vale solo per questo nucleo della
manifestazione di Dio, ma, in un
certo senso, per tutti gli
insegnamenti di Gesù: egli ci affida il
compito di consegnare – tradere -
questa buona notizia in ogni
momento della storia (cfr. Mt 28,
19-20).

Questa missione, per la quale «la
Chiesa nella sua dottrina, nella sua
vita e nel suo culto, perpetua e
trasmette a tutte le generazioni tutto
ciò che essa è, tutto ciò che essa
crede»[2] implica necessariamente un
progresso. Sebbene questa nozione
sia spesso vista come opposta alla
tradizione, si tratta di un malinteso.
In realtà, entrambi esprimono un
movimento armonico: sia la
trasmissione che il progresso
indicano l'apertura alla storia. E
questo è ciò che fa la Chiesa quando



procede donando la sua vita agli
uomini e alle donne di ogni epoca. Il
protagonista di questa tradizione, di
questo abbandono, è lo Spirito Santo,
che rende eterne nella storia le
parole di Gesù; ed è anche il
protagonista del progresso,
soprattutto attraverso la vita di
ciascuno dei santi, che «mette in luce
e fa conoscere aspetti sempre nuovi
del Messaggio evangelico»[3].

La freschezza delle origini

Questo modo di essere della Chiesa si
replica in ognuna delle realtà vive
che compongono l'unico Corpo di
Cristo. È anche, quindi, il modo di
essere dell'Opus Dei, «vecchio come il
Vangelo e nuovo come il Vangelo»[4].
Nell'Opera, come nella Chiesa,
tradizione e progresso formano un
insieme armonico, così come santità
e apostolato. La santità, infatti, si
esprime nella fedeltà a uno spirito
ricevuto da Dio, e l'apostolato si



sviluppa in mezzo a un mondo che
cambia necessariamente. Questa
armonia è un frutto dello Spirito
Santo, che ci spinge sia a valorizzare
gli insegnamenti ricevuti sia a
rinnovare il nostro entusiasmo
nell'aprire nuove strade per portare
il Vangelo al cuore degli uomini e
delle donne del nostro tempo.

Quando ciò che si trasmette è una
vita, uno spirito, un modo di essere,
la fedeltà si ottiene necessariamente
attraverso l'apertura alla storia. Ciò
che la Chiesa dona a ogni epoca non
sono oggetti, cose inanimate, ma una
forma viva, la forma Christi che è
chiamata a trasformare ogni cultura
dall'interno. Chiunque,
nell'annunciare il Vangelo, rinunci a
comprendere la situazione storica
del suo interlocutore e la situazione
storica della società in cui si muove,
e si preoccupi solo di insegnare una
dottrina astratta, come se fosse
fissata una volta per tutte, non



trasmetterebbe fedelmente il
messaggio di Gesù Cristo.

Nella traditio evangelii, la
trasmissione del Vangelo, la fedeltà
assomiglia alla continuità di un
fiume vivo e corrente, che ci mette in
contatto con la freschezza delle
origini. Benedetto XVI ha spiegato
come lo Spirito Santo assicuri «il
collegamento fra l'esperienza della
fede apostolica, vissuta
nell'originaria comunità dei
discepoli, e l'esperienza attuale del
Cristo nella sua Chiesa (...). La
Tradizione - ha proseguito - non è
trasmissione di cose o di parole, una
collezione di cose morte. La
Tradizione è il fiume vivo che ci
collega alle origini, il fiume vivo nel
quale sempre le origini sono
presenti»[5].

L'Opus Dei trasmette al mondo uno
spirito, uno stile di vita cristiano, una
comprensione del profondo rapporto



filiale con Dio che ha origine nel
battesimo. Questo spirito, come la
tradizione della Chiesa di cui fa
parte, non può e non deve essere
codificato e specificato in tutti i suoi
aspetti. Inoltre, una certa
concretezza oggi non rimarrà
necessariamente valida domani,
perché ciò che si trasmette nel tempo
non è tanto quello quanto lo spirito
filiale con cui viviamo in Cristo,
capace di dare vita a ogni nuova
situazione che la storia presenta.
«Ogni volta che cerchiamo di tornare
alla fonte e recuperare la freschezza
originale del Vangelo - ha scritto
papa Francesco - spuntano nuove
strade, metodi creativi, altre forme di
espressione, segni più eloquenti,
parole cariche di rinnovato
significato per il mondo attuale»[6].

Un aggiornamento nella vita
personale



Gesù ha affidato ai suoi discepoli il
compito di raggiungere tutti gli
uomini e tutti i popoli, conoscendo la
loro cultura e il loro contesto. Per
esprimere questa sfida, si usa spesso
la parola aggiornamento, che
letteralmente significa rinnovare,
mettere al passo con i tempi. È stata
usata, ad esempio, da san Giovanni
XXIII e dai suoi successori per
riferirsi alla missione del Concilio
Vaticano II. Di per sé, il termine
esprime la preoccupazione di non
perdere rilevanza, di essere in
sintonia con ciò che le persone
capiscono o sperimentano. Tuttavia,
c'è stato chi ne ha impoverito il
significato sostenendo che la Chiesa
deve «stare al passo», nel senso di
piegarsi semplicemente alle
circostanze dei tempi, come chi
«adatta» il suo messaggio alle
esigenze delle varie novità, perdendo
alla fine il messaggio stesso.



San Josemaría ha risposto
prontamente a questa seconda
interpretazione del termine. In
diverse occasioni ha avvertito che
non è la Chiesa a doversi adattare ai
tempi, ma che è ogni epoca a dover
scoprire il messaggio salvifico di
Gesù Cristo: «L'aggiornamento –
diceva - deve essere fatto, in primo
luogo, nella vita personale, per
metterla d'accordo con questa antica
novità che è il Vangelo»[7]. Ha anche
aggiunto che una persona che vive lo
spirito dell'Opus Dei, nella misura in
cui opera nel mondo ed è
pienamente inserita nei processi
della società, dovrebbe naturalmente
essere aggiornata, aggiornando così
anche la sua missione.

Questo dinamismo di fedeltà, ha
spiegato il prelato dell'Opus Dei, si
realizza innanzitutto come un
«aggiornamento naturale»: quella di
una persona che incarna lo spirito
trasmesso da san Josemaría. «È,



soprattutto nell’apostolato personale,
che nell’Opera è il più importante, e
in quello che consiste nell’orientare
cristianamente professioni,
istituzioni e strutture umane, che
cerchiamo di avere iniziativa e
creatività, per creare un rapporto di
amicizia sincera con tante persone e
portare alla società la luce del
Vangelo»[8].

Le persone che cercano di incarnare
lo spirito dell'Opus Dei sono
solitamente predisposte, per loro
stessa vocazione, a questa
«continuità creativa». Tuttavia,
questa disposizione non è
automatica: per essere creativi, è
necessario «conoscere in profondità i
tempi in cui viviamo, le dinamiche
che li percorrono, le potenzialità che
li caratterizzano e i limiti e le
ingiustizie, talvolta gravi, che li
affliggono»[9]. Se l'idea di
«adattamento» fa pensare a una serie
di forze che spingono dall'esterno,



chiedendo di essere plasmate alle
nuove esigenze dei tempi,
espressioni come «fedeltà dinamica»
o «continuità creativa» guardano
piuttosto a un'attività dall'interno, a
una vibrante vita interiore, per cui
ciascuno pensa e agisce in modo
creativo, in un dialogo costante con
la realtà che lo circonda.

La creatività è quindi strettamente
legata alla «professionalità» nel
senso più vero del termine; stimola
l'intelligenza - intus legere, leggere
dentro - con cui si penetra nelle cose,
senza rimanere in superficie. La
creatività è frutto dell'amore per il
mondo e per le persone, perché
comporta lo sforzo di cercare nuove
strade, senza cedere alla facilità di
una ripetizione letterale di ciò che è
stato acquisito, che è sempre meno
impegnativa per se stessi e meno
efficace per gli altri. La creatività è,
infine, il frutto di una preghiera
sincera: solo guardando a Gesù,



centro della storia, possiamo trovare
nuove chiavi per entrare nel cuore
dei nostri contemporanei.

Il discepolo compirà opere più
grandi

Studiando il modo in cui la dottrina
cristiana si sviluppa nel tempo, san
John Henry Newman si rese conto
che l'intera predicazione di Gesù
conteneva, come un seme, tutto ciò
che il cristianesimo sarebbe
diventato nel corso della storia[10]. Si
comprende così, come un seme
germoglia e fiorisce a seconda della
qualità del terreno, delle condizioni
climatiche e delle circostanze
ambientali, il cristianesimo abbia
dato origine, nel corso della storia, a
fenomeni apparentemente inediti
che in realtà non sono assolutamente
nuovi, perché erano contenuti nel
seme. Tuttavia, è chiaro che questi
frutti, con i loro colori e profumi,
hanno avuto bisogno del tempo



giusto e delle condizioni favorevoli
per diventare possibili.

La fede dei primi discepoli nella
presenza reale del corpo di Cristo
nell'Eucaristia, ad esempio, è stata il
seme che avrebbe portato frutto
molto tempo dopo sotto forma di
culto eucaristico al di fuori della
Santa Messa, nella costruzione di
chiese o nella nostra adorazione
davanti ai tabernacoli. Tuttavia, tutto
questo non poté iniziare a maturare
fino a quando, nel IV secolo, i
cristiani iniziarono ad avere le
condizioni per sviluppare il culto
eucaristico. Ogni novità ha il suo
seme all'inizio, quando il frutto era
ancora invisibile.

Qualcosa di simile accade con lo
spirito dell'Opera. Certamente san
Josemaría ricevette l'essenza del
carisma, il nucleo di ciò che sarebbe
stato trasmesso nel tempo, ma non
poteva prevedere tutto ciò che



sarebbe scaturito da quel messaggio;
già durante la sua vita, infatti,
sperimentò più volte questa realtà,
ed è logico che ciò continui a
verificarsi nel corso dei secoli.
Pregando ad alta voce durante la sua
permanenza nella Legazione
dell'Honduras nel 1937, si esprimeva
in questo modo: «Per la misericordia
di Dio, io sono il primo anello e
anche voi siete i primi anelli di una
catena che continuerà nei secoli
senza fine. Non sono solo; ci sono
anime ora - e molte altre ne verranno
in futuro - pronte a soffrire con me, a
pensare con me, a condividere con
me la vita che Dio ha depositato in
questo corpo dell'Opera, che è
appena nata»[11].

Fernando Ocáriz, in uno dei suoi
primi viaggi come Padre di questa
famiglia, ha fatto notare a Madrid
che ogni nuova tappa dell'Opus Dei
«è una buona occasione perché
ognuno si proponga di cominciare



nuovamente, per sentire l’Opera
nelle nostre mani con più gratitudine
e più responsabilità»[12]. Questo
dinamismo di vita ci era già stato
annunciato da Gesù ai suoi discepoli
nella preghiera sacerdotale
dell'Ultima Cena: «chi crede in me,
compirà le opere che io compio e ne
farà di più grandi» (Gv 14,12). La
novità della continuità, grazie alla
quale l'albero cresce e si irrobustisce,
è in definitiva il risultato
dell'identificazione con Gesù Cristo e
della docilità al suo Spirito. Nel
progetto di Dio sull'umanità, sono il
Figlio e lo Spirito Santo a mostrarci
perché la verità e la storia non si
oppongono l'una all'altra: il Figlio,
verità in persona, è colui verso il
quale la storia punta e dal quale tutta
la storia riceve il suo significato; e lo
Spirito, che guida la Chiesa nel suo
cammino terreno, è colui che
condurrà alla verità completa.



[1] Mons. F. Ocáriz, Messaggio, 7-
VII-2017.

[2] Concilio Vaticano II, Dei Verbum,
n. 8.

[3] Benedetto XVI, Discorso, 19-
XII-2009.

[4] San Josemaría, Colloqui, n. 24.

[5] Benedetto XVI, Udienza generale,
26-IV-2006.

[6] Francesco, Evangelii gaudium, n.
11.

[7] San Josemaría, Colloqui, n. 72.

[8] Mons. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
19-III-2022, n. 10.

[9] Mons. F. Ocáriz, Messaggio, 7-
VII-2017.

[10] Cfr. J.R. Newman, Lo sviluppo
della dottrina cristiana, Università
Pontificia di Salamanca, 2009.



[11] San Josemaría, Crescere al di
dentro, (AGP, biblioteca, P12).
Traduzione nostra.

[12] Mons. Fernando Ocáriz, Viaggio
pastorale a Madrid, VI/VII-2017.

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-v-
nella-sua-purezza-originaria-nella-sua-

radiosa-novita/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-v-nella-sua-purezza-originaria-nella-sua-radiosa-novita/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-v-nella-sua-purezza-originaria-nella-sua-radiosa-novita/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-v-nella-sua-purezza-originaria-nella-sua-radiosa-novita/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-v-nella-sua-purezza-originaria-nella-sua-radiosa-novita/

	«Vale la pena!» (V): Nella sua purezza originaria, nella sua radiosa novità

