
opusdei.org

«Vale la pena!» (IV):
Di generazione in
generazione

Con il passare degli anni e delle
generazioni, la famiglia
dell'Opus Dei è chiamata a
essere fedele al dono che Dio ha
fatto al mondo il 2 ottobre 1928,
un carisma «antico come il
Vangelo e nuovo come il
Vangelo».

01/12/2022

«Il Signore annulla i disegni delle
nazioni, egli rende vani i progetti dei



popoli» (Sal 33, 10). Questo versetto
del salmista può sembrarci un po'
duro, se pensiamo ai nostri progetti
personali. Tuttavia, se prestiamo
attenzione, il salmo si riferisce alla
fragilità di ciò che viene costruito
prescindendo Dio, ponendo le
fondamenta «sulla sabbia» (cfr. Mt 7,
26). Per questo il salmista continua:
«Ma il disegno del Signore sussiste
per sempre, i progetti del suo cuore
per tutte le generazioni» (Sal 33, 11).
La Sacra Scrittura ci ricorda in molti
modi la debolezza di ciò che è solo
umano, per quanto forte possa
sembrare, di fronte all'enorme
solidità di tutto ciò che Dio avvia
nella storia, nonostante la sua
apparente fragilità. L'Opus Dei è
proprio uno dei progetti del cuore di
Dio che, nel tempo, si dispiega di
generazione in generazione.

Con la freschezza del 2 ottobre
1928



Se dovessimo riassumere in una sola
frase il grande "progetto" del cuore di
Dio che è l'Opus Dei, probabilmente
potremmo farlo con le parole di Gesù
che risuonarono nel cuore di san
Josemaría il 7 agosto 1931: «Quando
sarò innalzato da terra, attirerò tutte
le cose a me»[1].

In realtà, questo progetto del Signore
è molto più antico dell'Opera: è un
disegno in atto da più di duemila
anni, che spiega la ragion d'essere
della vita di tutta la Chiesa; un
progetto a cui sono chiamati uomini
e donne di ogni razza, lingua, tempo
e condizione per formare un unico
popolo. Tuttavia, il 2 ottobre 1928,
Dio volle dare un nuovo impulso a
quel progetto, creando una nuova
famiglia nel cuore della sua Chiesa.
Ecco come san Josemaría ha
riassunto l'intuizione di quel
momento: «Che in tutto il mondo ci
siano cristiani, con una dedizione



personale assunta con assoluta
libertà, che siano altri Cristi»[2].

L'Opera è molto giovane rispetto alla
Chiesa e a tante istituzioni che sono
sorte nel corso della sua storia.
Tuttavia, mentre ci avviciniamo al
suo primo centenario e percepiamo
quanto le circostanze storiche siano
cambiate rispetto al momento della
fondazione, è logico chiedersi come
possiamo rimanere fedeli al carisma
divino. «Il centenario sarà un tempo
di riflessione sulla nostra identità,
sulla nostra storia e sulla nostra
missione»[3], ha scritto il prelato
dell'Opus Dei. L’idea di sviluppare,
sotto l’egida della Chiesa, il proposito
di essere sempre più fedeli ci riempie
di pace. Lo Spirito Santo ha saputo
fare della sua Chiesa un popolo
fedele in mezzo a tante vicissitudini
della storia, animandola perché non
perdesse la sua freschezza e
fecondità. Per questo motivo, è
proprio dal cuore della Chiesa che



potremo trasmettere l'Opus Dei alle
generazioni future «con la stessa
forza e freschezza di spirito che
aveva nostro Padre il 2 ottobre
1928»[4]. Contribuire a questa
continuità fedele è pure parte del
nostro cammino.

Per essere milizia, prendersi cura
della famiglia

San Josemaría usava spesso il
binomio «famiglia e milizia» per
descrivere la natura intima della
nuova realtà che Dio gli aveva
chiesto di fondare. Pertanto, la
continuità nella fedeltà ha molto a
che vedere con l'aggiornamento di
questa descrizione, la buona
ossigenazione di questi due polmoni.
Ricordare che l'Opera è stata voluta
da Dio come famiglia ci aiuterà,
innanzitutto, a tenere presente che i
legami che ci uniscono non sono
principalmente frutto di una nostra
libera scelta, ma dell'accettazione di



un dono ricevuto, così come non
abbiamo scelto i nostri genitori o i
nostri fratelli e sorelle. Il peso che
possono avere le affinità di carattere,
di età o di qualsiasi altro tipo è
secondario: non è decisivo quando si
tratta di offrire il nostro affetto. Per
questo Javier Echevarría, secondo
successore di san Josemaría, ripeteva
spesso: «Amatevi gli uni gli altri». È
un invito a riscoprire la vita dei
nostri fratelli e sorelle, a non
escluderne alcuno dalla nostra
amicizia.

Il carattere di famiglia dell'Opus Dei
ha anche, fin dall'inizio, due
caratteristiche fondamentali che
potremmo riassumere così: siamo 
casa e abbiamo un’aria di famiglia.
Casa è lo spazio che permette
l'intimità e la crescita in un clima
piacevole di apprezzamento
reciproco. Si capisce, quindi, quanto
sia importante, per la fedeltà nel
tempo, il lavoro



dell'Amministrazione dei centri
dell'Opus Dei – «apostolato degli
apostolati», lo definiva san Josemaría
– e la necessità dell'impegno di
ciascuno per fare casa.

Allo stesso tempo, come in tutte le
case, abbiamo anche la nostra aria di
famiglia, unica, riconoscibile
ovunque, ma che presenta anche
tutta la varietà dell'estensione
territoriale dell'Opera. Questa 
atmosfera è caratterizzata dalla
laicità – siamo cristiani in mezzo al
mondo, uguali a tutti gli altri –
dall'eleganza di chi apprezza la
buona educazione nella convivenza e
dalla nostra storia. Le consuetudini e
le tradizioni della vita familiare, che
ci legano alla nostra origine, ci
aiutano a considerarci parte di
qualcosa che ci trascende; ci danno la
chiave per trovare la nostra giusta
collocazione nel mondo, non come
individui isolati ma proprio come
membri di una famiglia. Inoltre, i



centri dell'Opus Dei sono sempre
stati case aperte a tutti coloro che
desiderano partecipare alle attività
che vi si svolgono; «debbono essere
luoghi nei quali molte persone
trovino un amore sincero e imparino
la vera amicizia» [5].

D'altra parte, ricordare che l'Opus
Dei è milizia significa comprendere
la nostra vita negli stessi termini di
quella di Gesù. Poiché «non è
possibile scindere in Cristo la sua
condizione di Dio-Uomo e la sua
missione di Redentore»[6], e i
cristiani non possono considerare
l'apostolato come un’attività
puramente estrinseca, ma come una
realtà essenziale: «Non facciamo
apostolato, siamo apostoli!»[7]. Papa
Francesco ha sottolineato che «la
nuova evangelizzazione deve
implicare un nuovo protagonismo di
ciascuno dei battezzati. Questa
convinzione si trasforma in un
appello diretto ad ogni cristiano,



perché nessuno rinunci al proprio
impegno di evangelizzazione, dal
momento che, se uno ha realmente
fatto esperienza dell’amore di Dio
che lo salva, non ha bisogno di molto
tempo di preparazione per andare ad
annunciarlo»[8]. L'Opera è stata ed è
milizia perché esiste per portare a
tutti gli uomini la felicità della vita
con Dio.

Dalla folgorazione all'amore

Il primo capitolo di Forgia raccoglie
molte riflessioni di san Josemaría
sulla vocazione. Il capitolo è
intitolato «Folgorazioni» perché la
chiamata di Dio, quando è autentica,
comporta un sorprendente
ampliamento di orizzonte, una
rivelazione dell'amore
personalissimo di Dio per ciascuno. Il
centro luminoso di questa
folgorazione non può essere altri che
Gesù, che chiama e al quale
rispondiamo. Eppure, tutti abbiamo



sperimentato come Cristo, per farsi
conoscere, si serva dell'attrazione
che suscitano i cristiani: la Chiesa
partecipa della sua bellezza (cfr. Ef 5,
27). La chiamata di Cristo a seguirlo
nell'Opus Dei è illuminata dalla viva
comprensione della vita di questa
famiglia: tutti, in qualche modo, ci
siamo resi conto che questo era il
nostro posto per vivere accanto a
Dio.

Se pensiamo alla nostra vocazione
all'Opus Dei a partire dall’analogia
con l'esperienza dell'amore umano,
possiamo trovare alcuni spunti per il
nostro cammino. Nel rapporto
matrimoniale, il trascorrere del
tempo permette di passare
dall'innamoramento all'amore. È un
progresso (non un’involuzione!) in
cui l’entusiasmo può venire meno e
le debolezze della persona amata
appaiono ai nostri occhi. Ma è
proprio questa messa a fuoco, il
contatto con la realtà, che permette



di far emergere il vero amore: un
amore per il quale si è capaci di
donarsi a qualcuno che non è
perfetto, con la convinzione che è la
persona che dà senso alla propria
vita. In questa evoluzione, entrambi
troveranno sempre più motivi per
amarsi e il loro vivere assieme
acquisterà una solidità che non
aveva nei primi tempi. Se invece si
lasciano sopraffare dalla tiepidezza e
dal disincanto, l'amore regredirà;
non ci sarà il necessario passaggio
dall'innamoramento all'amore. La
tiepidezza, infatti, è una malattia
della volontà, che sembra incapace di
muoversi una volta passato
l'entusiasmo; il disincanto, invece, è
un difetto dell'intelligenza, incapace
di accettare la propria e altrui
imperfezione. Sono due nemici che
devono essere smascherati per poter
vivere nell'amore per tutta la vita.
Comprenderemo, innanzitutto, che
rimanere folgorati dall'Opera come
cammino di unione con Gesù è un



segno di vocazione che non può
essere ignorato nel lavoro di
discernimento. In seguito, sapremo
apprezzare gli aspetti positivi del
passaggio dalla folgorazione iniziale
a una considerazione più serena
della realtà, a una visione più
profonda e matura, superando
l’idealismo ingenuo che ci
renderebbe incapaci di amare.
Impareremo a leggere la nostra vita
in quelle dei nostri fratelli e delle
nostre sorelle «che ci hanno
preceduto nel cammino e ci hanno
lasciato una testimonianza preziosa
del vale la pena»[9].

Accrescere l'eredità

È caratteristico di una famiglia
lasciare un'eredità, spesso materiale,
alla generazione successiva. In
effetti, nel corso della storia,
diseredare un figlio è stato
considerato una delle punizioni più
terribili che un genitore possa



infliggere. Allo stesso tempo, è tipico
della famiglia anche il desiderio di
incrementare i beni ricevuti, per
trasmetterli, accresciuti, alle
generazioni successive. Con il
passare degli anni, gli uomini e le
donne che entrano a far parte
dell'Opus Dei ricevono un’eredità 
accresciuta da coloro che li hanno
preceduti. Pertanto, allo spirito che
Dio ha dato a san Josemaría, eredità
fondamentale che l'Opera non può 
svalutare, si aggiungono modi di
vivere il nostro spirito caratteristici
di un’epoca e opere collettive di
apostolato, frutto della magnanimità
di chi ci ha preceduto. Sarà compito
di ogni nuova generazione
trasmettere vivo e rigoglioso lo
spirito dell'Opera, accogliendo
mutamenti accidentali e transitori e
rinnovando lo slancio richiesto dalle
diverse opere apostoliche.

Il compito di accrescere l'eredità
dell'Opus Dei richiede, in primo



luogo, un importante sforzo
personale per formarsi nello spirito
dell'Opera e per approfondire
sempre più la vita di san Josemaría,
consapevoli che egli è stato il tramite
di un carisma divino. Sono le opere
di Dio a rendere feconda la storia e
non le belle idee degli uomini, per
quanto brillanti possano sembrare a
prima vista. Pertanto, sarà sempre
più importante approfondire la
comprensione di ciò che Dio ha
voluto il 2 ottobre 1928.

In secondo luogo, dobbiamo essere in
sintonia vitale con una convinzione
di san Josemaría che ci aiuterà a
«essere Opus Dei» nelle nostre
coordinate spaziotemporali: la
radicale modernità del Vangelo, e
dello spirito dell'Opera, rispetto alle
diverse culture, che proprio dal
Vangelo ricevono vitalità. Ciò che è
veramente nuovo, il Vangelo, letto
alla luce del carisma dell'Opus Dei,
illuminerà le zone d’ombra di alcune



espressioni culturali,
apparentemente moderne, che
nascono dalla confusione e dalla
menzogna del peccato. Si deve
distinguere con sapienza e con
buonsenso ciò che appartiene allo
spirito originario dai mutamenti
contingenti. A questo proposito, il
Papa incoraggia tutti i cristiani a non
rifugiarsi nel «sempre è stato fatto
così», perché questo atteggiamento
«uccide la libertà, uccide la gioia,
uccide la fedeltà allo Spirito Santo
che sempre agisce in avanti,
portando in avanti la Chiesa»[10].

San Josemaría riassunse in una frase
pregnante la perenne novità dello
spirito dell'Opera, dichiarandola
«vecchia come il Vangelo e nuova
come il Vangelo»[11]. La serena
consapevolezza di questa modernità
ci avvia a un apostolato libero e
responsabile, che si adatta a ogni
persona «come il guanto alla mano»,
per diffondere il Vangelo nel nostro



mondo. «Gesù ama soprattutto coloro
che cercano di condurre la vita che
Lui ha voluto e predicato», scrisse
una volta. «E l'Opus Dei, senza rigide
norme accidentali, per non
ostacolare con disposizioni antiquate
l'adattabilità dell'Opera ai tempi,
bensì con realtà di unione, di pace e
di carità, crea un'organizzazione di
cattolici colti e coerenti in vista
dell'azione sociale e pubblica»[12].

Infine, l'accrescimento dell’eredità
dell'Opus Dei richiede anche una
creatività, sulla quale fanno
affidamento Dio e l'Opera, capace di
rivitalizzare, quando è il caso, le
opere apostoliche esistenti e per
farne nascere di nuove, di molti tipi
diversi. La fedeltà istituzionale ci
porterà talvolta a sforzarci di
mantenere in vita le opere avviate da
altri, sviluppandole nella misura che
ogni epoca richiede. Migliorare ciò
che altri hanno iniziato è un segno di



maturità per chi fa parte di
un'istituzione che avanza nel tempo.

Una paternità che continua

Sebbene alcune voci del dibattito
culturale abbiano postulato la
«morte del padre» come requisito
per l'emancipazione dell'essere
umano, le conseguenze di questa
proposta sono sotto gli occhi di tutti e
si giudicano da sé stesse: le persone
si trovano a essere più sole e quindi
sono più vulnerabili. Ciò che doveva
portare alla libertà ha portato a una
maggiore schiavitù. In una famiglia,
il padre non è in definitiva un
ostacolo alla libertà, ma una
condizione necessaria perché la
famiglia esista e compia la sua
missione: insegnarci ad amare,
offrirci un luogo sicuro per crescere
in modo sano.

Nell'Opus Dei, la paternità affidata a
nostro Padre si prolunga nei suoi
successori. Questa paternità ci



ricorda che siamo figli prediletti del
Padre celeste, anima il nostro amore
di Dio e del prossimo, ci sostiene
nella fedeltà alle chiamate di Dio e
all’eredità familiare: lo spirito
dell'Opera del quale dobbiamo tutti
prenderci cura. Il compito del prelato
dell'Opus Dei, insieme con i Consigli
che lo aiutano nel governo, di
discernere ciò che appartiene allo
spirito dell'Opera e ciò che può
cambiare[13], non risponde a criteri
di organizzazione istituzionale, ma
alla natura familiare dell'Opus Dei
all'interno della Chiesa. La paternità
nell'Opera è, dunque, un'ulteriore
prova della misericordia di Dio nei
nostri confronti; è una dimostrazione
del fatto che «il cielo è impegnato a
realizzarla»[14].

«Penso all’Opera e resto 
intontito»[15]. Queste parole di san
Josemaría non riflettono l'emozione
passeggera di un amore
adolescenziale, che non sa percepire



le difficoltà e rende incapaci di
migliorare. Riflettono, piuttosto,
l'amore vivo di chi lascia che la
grazia di Dio operi nel suo cuore, un
anno dopo l’altro. Per essere anelli di
questa catena, nella storia iniziata
nel 1928, abbiamo bisogno di un
cuore così.

[1] Così san Josemaría leggeva il testo
di Gv 12, 32 prima che la neo Vulgata
e le traduzioni nelle lingue moderne
introducessero "omnes" al posto di
"omnia", "tutti" al posto di "tutte le
cose" o "tutto".

[2] Cfr. A. Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei, 1, p. 354.

[3] Mons. F. Ocáriz, Messaggio, 10-
VI-2021.

[4] Mons. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
19-III-2022, n. 12.



[5] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 6.

[6] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 122.

[7] Mons. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
14-II-2017, n. 9.

[8] Francesco, Esort. ap. Evangelii
gaudium, n. 120.

[9] Mons. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
19-III-2022, n. 5.

[10] Francesco, Meditazione
quotidiana, 8-V-2017.

[11] San Josemaría, Colloqui, n. 24.

[12] San Josemaría, Istruzione per
l’opera di San Gabriele, n. 14.

[13] Cfr. mons. F. Ocáriz, Lettera
Pastorale, 19-III-2022, n. 11.

[14] San Josemaría, Istruzione, 19-
III-1934, n. 47.



[15] Cfr. mons. J. Echevarría, Lettera
pastorale, agosto 2014.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-iv-
di-generazione-in-generazione/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-iv-di-generazione-in-generazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-iv-di-generazione-in-generazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-iv-di-generazione-in-generazione/

	«Vale la pena!» (IV): Di generazione in generazione

