
opusdei.org

«Vale la pena!» (III):
Per fare del tempo
un alleato

Quando ci accorgiamo che il
tempo passa ci rendiamo conto
della possibilità di essere fedeli
e, quindi, sempre più felici.
Però una parte importante di
questa sfida, ai nostri giorni, è
cercare costantemente Dio e
formare la nostra affettività.

14/10/2022

A volte basta leggere poche pagine
della vita di Gesù per sentire con lui



la gioia e la stanchezza di
evangelizzare. Come quel giorno, per
esempio, in cui aveva moltiplicato i
pani e i pesci per dare da mangiare a
migliaia di persone. Poi, quella stessa
notte si avvicinerà alla barca dei
discepoli camminando sull’acqua;
infine, arrivati a Genesaret, guarirà
tutti i malati (cfr. Mt 14, 13-36). Per
coloro che seguivano Cristo
dovettero essere giornate
indimenticabili. Il suo amore e il suo
potere riempivano i cuori della gente
semplice, di quelli che si lasciavano
coinvolgere dalla novità che avevano
davanti agli occhi. Però leggiamo
anche che questo non avveniva in
tutti. Proprio in quegli stessi giorni
alcuni capi religiosi, apparentemente
preoccupati di mantenere la fedeltà a
Dio attraverso le loro tradizioni,
attraverso il compimento di mille
precetti esteriori, domandano a
Gesù: «Perché i tuoi discepoli
trasgrediscono la tradizione degli
antichi?» (Mt 15, 2). Grande è il



contrasto tra chi è semplice e chi è
complicato. Gli scribi accusano Gesù
e i suoi discepoli di essere infedeli e
negligenti nel loro rapporto con Dio.
Ma il Signore approfitta
dell’occasione per dimostrare dove
sta il nocciolo di una vita veramente
fedele.

Una fedeltà a base di conversioni
successive

Una vita veramente feconda, alla
quale Dio chiama ogni «servo buono
e fedele», non consiste nelle sole
parole, né nel semplice adempimento
di alcuni precetti esteriori, perché
entrambe le cose si possono fare
senza che vi sia una vera fedeltà nel
cuore. Gesù utilizza alcune frasi
incisive del profeta Isaia per chiarire
questo punto: «Avete annullato la
parola di Dio con la vostra
tradizione. Ipocriti! Bene ha
profetato di voi Isaia, dicendo:
“Questo popolo mi onora con le



labbra, ma il suo cuore è lontano da
me. Invano essi mi rendono
culto”» (Mt 15, 6-9). Quando si vive in
questo modo, spiega Benedetto XVI,
«la religione smarrisce il suo senso
autentico che è vivere in ascolto di
Dio per fare la sua volontà [...] e così
vivere bene, nella vera libertà; [tutto
allora] si riduce a una pratica di
usanze secondarie, che soddisfano
piuttosto il bisogno umano di sentirsi
a posto con Dio»[1]. Sicuramente
parecchi di quei maestri della legge,
che ora vivevano di questa pietà
esteriore e di questa tendenza a
individuare gli errori degli altri, in
gioventù avevano assaporato
l’esperienza del Dio autentico.
Sicuramente in quel lontano
momento avevano risposto con
generosità, con uno slancio
autentico, all’attraente suggerimento
di condividere la vita con Dio.
Avremo riflettuto più di una volta
leggendo brani di questo tipo. Ma che
ne è stato di quel primo amore?



Certamente, non si potrebbe dire che
quegli scribi fossero fedeli solamente
perché non abbandonarono mai la
loro professione di capi religiosi. Ma
allora, che cos’è la fedeltà?

Quando san Josemaría riflette sul
tipo di relazione che unisce un
cristiano alla Chiesa, fa capire
chiaramente che non si tratta di un
semplice «rimanere». Non si tratta
unicamente di figurare nel registro
dei battesimi, di essere presente a
certe cerimonie e di risultare
semplicemente uno dei membri: «Il
cristianesimo non è un cammino
comodo: non basta “stare” nella
Chiesa e far passare gli anni. Nella
nostra vita, vita di cristiani, la prima
conversione – quel momento
irripetibile, indimenticabile, in cui si
vede con tanta chiarezza tutto ciò
che il Signore ci chiede – è
importante; però ancora più
importanti e difficili sono le
conversioni successive»[2]. La vera



fedeltà non ha nulla di passivo: non è
un semplice «non stare fuori», ma
richiede un atteggiamento vivo,
aperto alle novità del tempo, fatto di
«successive conversioni». Per
costruire una vita fedele dobbiamo
tenere presente che siamo esseri che
vivono nel tempo, "biografici": ci
facciamo, diventiamo, col tempo.

La falsa sicurezza dell’immediato

Il desiderio di comprendere fino in
fondo la realtà del tempo ha
catturato l’attenzione di pensatori e
artisti, dall’antichità fino ai nostri
giorni. Nel cinema, per esempio,
sono molte le storie che hanno per
protagonista il tempo: giocando su
una ipotetica possibilità di
rallentarlo, di portarlo in avanti o
indietro, o addirittura di eliminarlo.
La durata fa parte del mistero della
vita umana. «Arde la mia mente che
vuol penetrare l’intrico foltissimo di
questo enigma»[3], confessa



sant’Agostino. Questa relazione con il
tempo acquista oggi aspetti
particolari, in una cultura sempre
più abituata alla tempestività.
Davanti alla possibilità di vivere “sul
momento” tanti aspetti della nostra
esistenza, dalla comunicazione fino a
ottenere beni ed emozioni, appare
strano, praticamente inaccessibile,
tutto ciò che richiede che il tempo
passi per fruttificare, per mostrare
tutta la sua bellezza, per crescere. E
la fedeltà fa parte di questo tipo di
esperienze.

«Tempo» può significare opportunità,
sviluppo, vita..., ma anche ritardo,
fugacità, noia. Com’è possibile vedere
nel tempo un alleato e non un
nemico? Vedere nel tempo un canale
voluto da Dio perché cresca in noi
una vita felice, piena di fecondità, di
compagnia e di pace? La fedeltà, non
essendo una emozione immediata né
un premio istantaneo, va sempre
accompagnata da un po’ di



incertezza, di indeterminazione; si
sta facendo continuamente. E questo
è una cosa buona, perché sollecita in
noi un atteggiamento di costante
attenzione; ci induce a essere sempre
creativi nell’amore.

Dato che si tratta di un bene che
nasce tra due persone, la fedeltà è
sempre esposta alla tentazione di
voler sostituire questa «incertezza
positiva», che ha bisogno di tempo,
con false sicurezze bell’e pronte,
costruite da noi stessi, nelle quali,
comunque, l’altro rimane fuori.
Possiamo vederci tentati di eliminare
mentalmente l’altra persona,
rimpiazzandola con una sicurezza
immediata, costruita a nostra
misura. E questo è ciò che succede
certe volte al popolo di Israele nella
sua relazione con Dio: la Bibbia fa
notare la tenue linea che separa la
fedeltà al vero Dio dall’idolatria,
dalla fede in ciò che possiamo



costruire e controllare con le nostre
stesse mani.

È impressionante la scena del popolo
amato da Dio che si costruisce una
figura di metallo per adorarla. «Tutto
il popolo tolse i pendenti che
ciascuno aveva agli orecchi e li portò
ad Aronne. Egli li ricevette dalle loro
mani, li fece fondere in una forma e
ne modellò un vitello di metallo fuso.
Allora dissero: “Ecco il tuo Dio, o
Israele”» (Es 32, 3-4). Che cosa poté
portarli a una confusione del genere?
Che cosa fece loro pensare che erano
stati abbandonati da chi in realtà li
aveva riscattati e accompagnati
lungo il cammino? La risposta ce la
danno le stesse pagine della Sacra
Scrittura: lo fecero perché «Mosè
tardava a scendere dal monte» (Es
32, 1). Furono traditi dalla loro stessa
urgenza di accelerare i tempi di Dio;
si lasciarono indurre dalla necessità
di avere tra le mani qualcosa di
sicuro, di concreto, di quantificabile,



anziché abbandonarsi alla sicurezza
della fede.

Che cosa distingue, allora, l’idolatria
dalla fedeltà? Adoriamo falsi dei
quando ci lasciamo tentare dalla
ricerca di una sicurezza; ma non una
sicurezza che poggi sull’amore di
un’altra persona, sul dono che è
l’altro, ma su una sicurezza basata
sull’auto-affermazione: sulla
sicurezza di qualcosa di cui siamo
capaci di tenere sotto controllo.
Queste idolatrie hanno subito tante
variazioni nel corso dei secoli che ci
separano dall’episodio del vitello
d’oro. Oggi prendono anche forme
diverse: persone nelle quali
riponiamo aspettative che solo Dio
può soddisfare; la nostra carriera
professionale, come luogo nel quale
raccogliere applausi; un hobby che
richiede tutto il tempo che dobbiamo
dedicare alle persone che amiamo; o
anche alcuni aspetti della nostra vita



di pietà che una volta ci hanno
portato al vero Dio.

Nei momenti di difficoltà, quando
qualcosa si agita in noi e vogliamo
fuggire dalla vertigine del tempo,
quando vogliamo dirci che abbiamo
una certa importanza, che non siamo
insignificanti, possiamo cadere nella
tentazione di costruire dei di metallo.
Fedeltà significa allora smascherare
queste sicurezze di cartapesta e
riporre in Dio la nostra fiducia. «La
fede è la base della fedeltà. Non è
fiducia vana nelle nostre capacità
umane ma fede in Dio, che è
fondamento della speranza»[4].

Gli affetti ci aiutano a conoscere la
verità

«La fedeltà abbraccia tutte le
dimensioni della nostra vita, poiché
coinvolge la persona tutta intera:
intelligenza, volontà, sentimenti,
relazioni e memoria»[5]. Per questo
Gesù richiede per Dio non solo



parole, né il solo adempimento di
certi precetti esteriori, ma il cuore:
«Misericordia io voglio e non
sacrifici» (Mt 9, 13), dice un’altra
volta citando il profeta Osea. Per
questo, alla domanda di un fariseo
intorno al comandamento più
importante, risponde, ancora con
parole della Scrittura: «Amerai il
Signore tuo Dio con tutto il tuo cuore,
con tutta la tua anima e con tutta la
tua mente. Questo è il grande e
primo comandamento» (Mt 22,
37-38).

Nella sua catechesi sullo Spirito
Santo san Giovanni Paolo II spiegava
come la terza persona della Trinità
«penetra e mobilita tutto il nostro
essere: intelligenza, volontà,
affettività, corporeità, perché il
nostro "uomo nuovo" impregni lo
spazio e il tempo della novità
evangelica»[6]. Il signore, proprio
perché vuole la nostra felicità non
ammette che in noi ci siano fratture



interiori: fa di tutto perché
coltiviamo una relazione trasparente
con lui, dedicando sempre più a essa
la nostra intelligenza, i nostri
desideri, le nostre emozioni e le
nostre piccole o grandi decisioni...,
tutto in costante maturazione nel
tempo. Per costruire relazioni piene
di fedeltà è della massima
importanza uno sviluppo armonico
delle nostre facoltà. «Voglio anche
che abbiate degli affetti – diceva, in
tal senso, san Josemaría –, perché se
una persona non mette il cuore in
quello che fa, è poco gradevole e
spiritualmente deforme»[7]. Alla fine
di molti incontri il fondatore
dell’Opus Dei benediceva «gli affetti»,
i sentimenti, di coloro che erano
andati ad ascoltarlo, perché è
necessario che mettiamo il cuore in
quello che facciamo. «Gesù, come
vero uomo, viveva le cose con una
carica di emotività. Perciò lo
addolorava il rifiuto di Gerusalemme
(cfr. Mt 23, 37) e questa situazione gli



faceva versare lacrime (cfr. Lc 19,
41). Ugualmente provava
compassione di fronte alla sofferenza
della gente (cfr. Mc 6, 34). Vedendo
piangere gli altri si commuoveva e si
turbava (cfr. Gv 11, 33), ed Egli stesso
pianse la morte di un amico (cfr. Gv
11, 35). Queste manifestazioni della
sua sensibilità mostravano fino a che
punto il suo cuore umano era aperto
agli altri»[8].

L’affettività è uno spazio di
formazione, di crescita, di
apprendimento; ci dice cose
autentiche su noi stessi e sulle nostre
relazioni. Inserire questo aspetto
nella nostra risposta a Dio è
indispensabile per poter prendere
decisioni che inseriscano la nostra
vita nel tempo. In questo campo è
indispensabile stare attenti a evitare
due estremi: quello di chi nega il
valore degli affetti, scegliendo di
metterli a tacere e fare come se non
esistessero; o quello di chi trasforma



l’impulso affettivo nell’unica
possibilità di prendere una
decisione. In entrambi i casi il
risultato è una fragilità che suole
finire nella rigidità di chi si lega a un
idolo o nel disorientamento di chi
cambia continuamente direzione,
lasciandosi trascinare dalla
percezione più immediata. Nessuna
delle due cose genera un terreno
fertile per una fedeltà gioiosa. Se non
impariamo a collegare le nostre
emozioni alla realtà che ci circonda,
e con la nostra realtà personale,
nasce la paura del futuro, il timore di
prendere decisioni importanti, la
fragilità del «sì, voglio» che un giorno
abbiamo pronunciato. Invece, una
formazione affettiva che comprenda
anche l’intelligenza rende possibile
una vita stabile, nella quale si
godono le cose buone e si accettano
serenamente le meno buone.

Risvegliare la nostra vocazione
all’amore



In un altro di quei giorni stancanti
Gesù riposa nei pressi di un pozzo.
Una donna, che non fa parte del
popolo ebreo, lo trova lì. Il Signore
conosce il cuore della samaritana: sa
che ha avuto una vita burrascosa,
che ha sofferto molto, che il suo
cuore è pieno di ferite. E proprio
perché la conosce nella sua intimità,
perché conosce il profondo desiderio
di felicità che la muove, gli aneliti di
una vera pace, si mette
immediatamente nelle profondità
della sua vita. «Hai detto bene: “Io
non ho marito”. Infatti hai avuto
cinque mariti, e quello che hai ora
non è tuo marito» (Gv 4, 17-18), le
dice. Forse la samaritana si era
rassegnata alla conclusione che la
fedeltà è una cosa impossibile;
probabilmente pensava anche che
non siamo fatti per cose tanto grandi.

Può darsi che anche noi, nella nostra
vita o in quella di persone che
amiamo, abbiamo avuto esperienze



simili; però tutto questo non è un
ostacolo a ricominciare una vita che
miri alla fedeltà, che è sinonimo di
felicità. Gesù parla a noi come a
questa donna, la quale, benché non
lo sappia, è a pochi minuti dal
diventare una discepola, dal
riscrivere la propria vita: «Chi berrà
dell’acqua che io gli darò, non avrà
più sete in eterno. Anzi, l’acqua che
io gli darò diventerà in lui una
sorgente d’acqua che zampilla per la
vita eterna» (Gv 4, 14). Gesù, di
fronte a una persona ferita, con
poche speranze, «rivolse una parola
al suo desiderio di amore vero, per
liberarla da tutto ciò che oscurava la
sua vita e guidarla alla gioia piena
del Vangelo»[9]. Cristo si sintonizza
con la profonda vocazione all’amore
della samaritana, si rende conto della
sua storia e la invita a una nuova
conversione: è la «chiamata
dell’amore di Dio al nostro amore, in
un rapporto in cui la fedeltà divina ci
precede sempre»[10].



[1] Benedetto XVI, Angelus, 2-IX-2012.

[2] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 57.

[3] Sant’Agostino, Confessioni, libro
XI, cap. XXII.

[4] Mons. F. Ocáriz, Lettera pastorale,
19-III-2022, n. 7.

[5] Ibid., n. 1.

[6] San Giovanni Paolo II, Udienza,
21-X-1998.

[7] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 2-X-1972.

[8] Papa Francesco, Amoris Laetitia,
n. 144.

[9] Ibid., n. 294.

[10] Mons. F. Ocáriz, Lettera
pastorale, 19-III-2022, n. 2.



Andrés Cárdenas Matute

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-iii-
per-fare-del-tempo-un-alleato/

(09/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-iii-per-fare-del-tempo-un-alleato/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-iii-per-fare-del-tempo-un-alleato/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-iii-per-fare-del-tempo-un-alleato/

	«Vale la pena!» (III): Per fare del tempo un alleato

