
opusdei.org

«Vale la pena!» (I):
Una forza che
conquista il tempo

La fedeltà è la virtù che nasce
nelle relazioni tra persone - e,
quindi, anche tra noi e Dio -
quando una confida nell’amore
dell’altra.

08/08/2022

«Chi non volge uno sguardo al sole
che tramonta? Chi allontana gli occhi
dalla cometa che brilla? Chi non
ascolta una campana quando ne
giunge il suono da qualche parte?».



Un poeta inglese del XVII secolo si
poneva queste domande nel
riconoscere che dirigiamo la nostra
attenzione verso quelle realtà - come
il firmamento o la musica – non
come fossero qualcosa di
impersonale, che accadono per caso.
Nell’accorgersi che dietro tutte
queste esperienze c’è sempre
qualcuno, un altro coinvolto, nello
scoprire che nascondono sempre una
relazione, almeno come offerta,
finiva col concludere: «Nessun uomo
è un’isola che basti a se stesso (…).
Per questo, nessuno chieda per chi
suonano le campane; suonano per
te»[1].

Una spirale che cresce tra due

Tutti realizziamo un tessuto di
relazioni che ci accoglie e che ci
sostiene in questo mondo. Ed è
proprio lì, in questi legami personali,
che la fedeltà può nascere. Per
quanto il termine fedeltà sia



utilizzato a livelli parecchio diversi,
«ha un rilievo tutto particolare nella
relazione fra persone, nel suo aspetto
umanamente più profondo»[2].
Abbiamo bisogno l’uno dell’altro non
soltanto per il sostegno materiale, ma
ancor di più per essere felici.
«Essendo l'uomo un animale fatto
per vivere in società, per natura un
uomo deve all'altro ciò che è
indispensabile per la conservazione
della società umana», afferma san
Tommaso d’Aquino. È vero che il
primo sostegno che chiediamo è in
genere di natura materiale, per la
sopravvivenza, ma abbiamo bisogno
anche di sostenerci reciprocamente
nel nostro cammino verso il futuro,
saperci parte di una stessa catena
che si estende in avanti con
speranza. Per questo, continua il
santo: «Gli uomini non potrebbero
convivere senza credersi
reciprocamente, dicendo l'uno la
verità all'altro»[3].



Si dice che la nostra epoca sia
caratterizzata più dalla ricerca
personale di una completa
autonomia che dal saper riconoscere
che le nostre azioni sono vincolate a
quelli che ci stanno intorno; si dice
anche che preferiamo perseguire
l’illusione della completa
autosufficienza, piuttosto che
riconoscerci bisognosi degli altri. I
comportamenti che ci spingono ad
isolarci – e che riscontriamo in
misura minore o maggiore dentro di
noi - sono la prima crepa che
dobbiamo superare per parlare di
fedeltà.

Perché, per quanto esistano alcune
virtù che non sono immediatamente
interessate alla relazione diretta con
le altre persone, come la fortezza o la
temperanza, ci sono virtù che si
danno soltanto nelle relazioni. La
fedeltà, in particolare, è una di esse,
perché è un movimento di andata e
ritorno tra due: da un lato



presuppone credere che l’altra
persona, che mi sta di fronte, abbia
buone intenzioni verso di me;
presuppone costruire la propria vita
con la convinzione che quell’altra
persona mi ama in questo momento
e che continuerà a farlo in futuro.
Nasce inizialmente in ragione
dell’altro, non dipende direttamente
da noi stessi; e una tale virtù
contrasta con la nostra tendenza
all’autosufficienza, e ci invita a
un’apertura umile che, come
sottolinea papa Francesco,
«comporta sempre una quota di
rischio e di scommessa audace»[4].
Nasce allora un movimento che, tra
due persone, a poco a poco, si
allunga a spirale verso una vita
condivisa e felice. Chi entra in questa
dinamica della fedeltà è molto
lontano dall’essere giunto alla
tranquillità di un meta; piuttosto, si
trova all’inizio della vertigine della
vita, nel movimento di chi è in
cammino, ma che ha accanto



qualcuno di cui fidarsi quando ne
avrà bisogno. «La fedeltà è come una
forza che conquista il tempo, non per
rigidità o inerzia, ma in modo
creativo»[5].

Teresa di Gesù e Gesù di Teresa

Quando seguiamo i mezzi di
comunicazione, leggiamo certe
inchieste o quando riflettiamo sulle
nostre stesse esperienze, magari ci
sentiamo spinti a considerare come
urgente l’impegno di riscoprire la
bellezza della fedeltà, il bene umano
che è in essa, la felicità di cui è
portatrice. Notiamo il bisogno di
riscoprirla nel matrimonio, nella
famiglia, nella relazione con Dio e, in
generale, in qualunque tipo di
relazione personale[6]. E per farlo, da
un lato, confidiamo nell’aiuto del
Signore. Dall’altro lato, nel desiderio
di fedeltà creativa che riscontriamo
in tante persone, e anche in noi
stessi; «Una fedeltà che è libera



corrispondenza alla grazia di Dio,
vissuta con gioia e anche con buon
umore»[7]. Il nostro cuore non viene
soddisfatto da una vita
assolutamente autonoma, in
solitudine, perché «Nessuna vita
umana è isolata; ogni vita si intreccia
con altre vite. Nessuna persona è un
verso a sé»[8]; e nemmeno da una vita
statica, prevedibile, impropria a chi è
vivo.

A volte, tutto questo può sembrarci
un desiderio difficile da raggiungere,
qualcosa di superiore alle nostre
forze. E non ci mancano motivi:
ognuno, se conta soltanto su se
stesso, è debole, perché abbiamo
piedi di argilla; e poi la fedeltà
dev’essere tra due. Ma è proprio
l’esperienza della nostra debolezza
che ci fa prevenire dal fidarci
soltanto dei nostri buoni desideri e
qualità. Vengono in nostro aiuto
quelle parole di san Paolo: «Tutto
posso in colui che mi dà la forza» (Fil



4, 13). Dio, con il suo amore offerto a
noi prima che potessimo chiederlo,
sia quel che sia e qualunque cosa
facciamo, è impegnato come fonte
della nostra fedeltà verso di Lui e
verso gli altri. Tuttavia, se riflettiamo
sull’esperienza della fedeltà di Dio
nella nostra vita e nella vita di tante
persone, potremmo dire che
possiamo confidare anche in noi
stessi. Quante volte, soprattutto in
momenti difficili, ritornano alla
nostra memoria ricordi della fiducia
che il Signore ha avuto su di noi,
cominciando dalla nostra nascita - il
fatto stesso che viviamo è una sua
scelta -, continuando con il nostro
battesimo e con tutte le volte che Dio
ci ha mostrato il suo amore, la sua
vicinanza e la sua luce nel nostro
cammino. Per quanto la scelta di Dio
sia per sempre, la sua fiducia posta
in noi si va realizzando nel tempo:
nel nostro intimo va maturando la
coscienza di avere questo privilegio.



Se, invece, vogliamo essere fedeli con
le nostre sole forze, se ci
allontaniamo in quella relazione che
esige la fedeltà, smettiamo di
sperimentare questa fiducia di Dio.
Smarriamo, allora, la memoria dei
doni ricevuti, come quei vignaiuoli
che dimenticarono che lavoravano
perché il padrone uscì a cercarli, e
non per merito loro (cfr. Mt 21,
33-46). Finiamo col fissarci, quindi,
su quanto costano e siano
insufficienti i nostri sforzi. A poco a
poco, possono arrivare le proteste,
brevi fughe, infedeltà nelle piccole
cose. Oppure, quella piccola distanza
può insinuarsi in modo più subdolo
nell’abituarsi alla vita con il Signore,
vivendo una lotta ascetica che serve
solo a tranquillizzare la coscienza, in
modo tiepido. Si perde, in tal modo,
la novità dell’altro, la sorpresa del
suo volto, la creatività che porta
sempre qualcosa di personale. In
definitiva, possiamo essere fedeli
perché Dio ha fiducia in noi. È



proprio così che sono stati fedeli i
santi. Si racconta di santa Teresa
d’Avila che un giorno, quando era nel
Monastero dell’Incarnazione,
scendendo le scale incontrò un
bambino che le sorrideva. Sorpresa
di vedere un bambino nel convento,
gli chiese: «E tu chi sei?». E il
bambino le rispose «E chi sei tu?». La
santa, piena di meraviglia,
replicò:«Sono Teresa di Gesù». E il
bambino, con un sorriso, le disse: «E
io sono Gesù di Teresa». Una
relazione come questa, tra due
persone, è l’ambiente nel quale nasce
la fedeltà, anche la nostra riguardo a
Dio: «Il cristiano non è mai un
solitario, perché vive in una continua
intimità con Dio, che è vicino a noi e
nei Cieli»[9].

La fedeltà dei figli di Dio

«La virtù della fedeltà è
profondamente legata al dono
soprannaturale della fede, divenendo



espressione di quella solidità propria
di chi ha fondato in Dio tutta la vita»,
afferma Benedetto XVI. E, continua:
«Nella fede troviamo infatti l’unica
garanzia della nostra stabilità (cfr Is
7,9b), e solo a partire da essa
possiamo a nostra volta essere
veramente fedeli»[10]. Dopo aver
considerato la fedeltà di Dio, che
anticipa ciò che vogliamo per noi,
possiamo parlare di tre ambiti nei
quali rafforzare la nostra fedeltà:
sperimentare la gioia di appartenere
al Padre, in Cristo, come persone
libere; rendere sempre più profonda
la nostra identificazione con la sua
volontà, anche personale, che è
sempre un dono per noi; vivere la
relazione fraterna che nasce tra chi
vuol essere fedele.

Innanzitutto, apparteniamo a Dio:
non come qualcosa di inerte, ma
come un essere vivente, come
persone libere, capaci tanto di amare
che di aprirsi all’amore dell’altro. E



Dio si è dato a noi personalmente, nel
suo amore trinitario. Così,
desideriamo conoscere sempre di più
il Signore e noi stessi per gioire,
soffrire, lavorare e relazionarci con
gli altri imbevuti di questa filiazione
divina. Come nel sogno della scala di
Giacobbe, nell’interpretazione di san
Giovanni della Croce, tanto più
cresciamo nella nostra conoscenza e
nell’amore di Dio, tanto più
scendiamo nelle profondità della
nostra anima[11].

Conoscere Dio sempre di più ci
avvicina a noi stessi, che siamo opera
delle sue mani; e, allo stesso tempo,
conoscere meglio la sua creazione,
soprattutto in noi stessi, ci può
riempire di stupore e di amore per il
Creatore. Perciò, seguiamo con
piacere il consiglio di san Josemaría
nell’ultimo punto di Cammino:
«Innamòrati, e non “lo” lascerai»[12],
che il beato Álvaro arricchiva
rigirandolo: «Non “lo” lasciare, e ti



innamorerai»[13]. Al Signore è
sufficiente il nostro desiderio di
seguirlo da vicino, qualche volta
anche controvoglia, per infondere in
noi rinnovati desideri di mantenere
innamorato il nostro cuore.

In secondo luogo sappiamo che
amare Dio è, veramente, un
cammino di identificazione con Gesù,
un lasciare che in noi la fiducia
renda frutti. E, per ottenerlo ancora
di più abbiamo bisogno del suo aiuto.
Effettivamente, nessuno può
chiamare Padre Dio, né considerarsi
figlio suo, se non in Gesù. Ma, per
quanto tutti partecipiamo della
stessa vita di Gesù, ciascuno lo fa in
modo personale. Dio ha dato a
ognuno talenti e virtù particolari,
una personalità unica, un modo di
vedere il mondo che è solo nostro.
Per questo, la fedeltà a Dio di
ciascuno non è qualcosa di uniforme,
fatta con lo stampino, ma è
personale, unica, forgiata nella



propria vita. Non ha quindi senso
paragonarci con nessuno, né sentirci
giudicati da nessuno partendo da
schemi prefissati. «La fedeltà è
fedeltà a un impegno preso per
amore, e l’amore di Dio è il senso
ultimo della libertà. Questa libertà di
spirito dona la capacità di amare ciò
che deve essere fatto, anche quando
comporta un sacrificio, e allora
possiamo sperimentare ciò che Gesù
ci assicura: Prendete il mio giogo
sopra di voi e imparate da me, che
sono mite e umile di cuore, e troverete
ristoro per la vostra vita. Il mio giogo
infatti è dolce e il mio peso leggero
(Mt 11, 29-30)»[14].

Per ultimo, come figli di Dio, siamo
tutti fratelli; e facciamo parte della
sua ordinaria provvidenza – la
maniera con la quale ci guida – tutti
partecipiamo allo stesso modo della
sua paternità divina: tutti diamo una
mano a Dio essendo buoni padri e
buone madri degli altri. Non



possiamo essere autori solitari della
nostra vita, ma siamo coautori con
quelli che ci stanno attorno; siamo i
protagonisti della nostra storia e
facciamo parte,
contemporaneamente, del grande
libro della vita. Ci rendiamo conto,
così, che la fedeltà di chi ci sta
attorno dipende dalla nostra. Questa
attenzione e questa cura, quindi, in
primo luogo possiamo indirizzarle
verso le persone della nostra
famiglia, naturale e soprannaturale,
per estenderla poi agli altri membri
della Chiesa. Questo è il modo
migliore di rendere sicura la nostra
fedeltà, ricordando che le parole «di
cento anime ce ne interessano
cento»[15], sono riferite alla santità di
tutti coloro che il Signore mette nella
nostra strada.

Antonio Malo



[1] John Donne, Sermons Upon
Speciall Occasions, Meditation XVII.

[2] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 19 marzo 2022, n. 1.

[3] San Tommaso d’Aquino, Summa
teologica, II-II, c. 109, r. 1.

[4] Francesco, ex. ap. Amoris laetitia,
n. 132.

[5] Guillaume Derville, «Festa di san
Giuseppe: una fedeltà che si rinnova»,
disponibile su opusdei.org.

[6] Si suole assimilare la «lealtà» alla
«fedeltà»; però, la prima non si basa
necessariamente sulla fiducia
fondata nell’amore dell’altro, ma in
aspetti più vicini alla giustizia; per
questo la «lealtà» non sempre è
riferita a un’altra persona, quanto a
idee, valori, istituzioni.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 19 marzo 2022, n. 4.

https://www.google.com/url?q=https://opusdei.org/it-it/article/una-fedelta-che-si-rinnova/&sa=D&source=editors&ust=1659954560609641&usg=AOvVaw3OaRjZ0YWEAw0n1rZHESKd


[8] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 111.

[9] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 116.

[10] Benedetto XVI, Discorso, 11
giugno 2012.

[11] Cfr. San Giovanni della Croce, La
notte oscura dell’anima, Libro II,
capitolo 19.

[12] San Josemaría, Cammino, n. 999.

[13] Beato Álvaro del Portillo, Lettera
pastorale, 19 marzo 1992, n. 50.

[14] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 19 marzo 2022, n. 8.

[15] Cfr. san Josemaría, Amici di Dio,
n. 9.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-i-
una-forza-che-conquista-il-tempo/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-i-una-forza-che-conquista-il-tempo/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-i-una-forza-che-conquista-il-tempo/
https://opusdei.org/it-ch/article/vale-la-pena-i-una-forza-che-conquista-il-tempo/

	«Vale la pena!» (I): Una forza che conquista il tempo

