
opusdei.org

"Va' e fa' lo
stesso" (IV):
Chiamati ad
ascoltare

In un mondo in cui la
comunicazione è un valore in
crescita, a portata di clic, il vero
dialogo può diventare sempre
più difficile da raggiungere.
Anche in questo, noi cristiani
abbiamo l’esempio di Gesù, che
va incontro a chi la pensa
diversamente da lui e accoglie
le persone, al di là delle
divergenze o degli errori.



24/09/2024

I vangeli raccontano diversi dialoghi
di Gesù con varie persone, e
possiamo immaginarne molti altri.
Uno dei più commoventi che ci viene
presentato è la sua conversazione a
tu per tu con la donna samaritana,
accanto a un pozzo. Gli apostoli,
tornando dal villaggio dove erano
andati a cercare del cibo, si
stupiscono nel trovare il Maestro che
parla con una donna, che è andata a
prendere acqua da sola, a
mezzogiorno, invece di andare con le
altre donne del villaggio in momenti
più freschi. Lei stessa si sorprende
che Lui le rivolga la parola, poiché,
come spiega l’evangelista, «i Giudei
non hanno rapporti con i
Samaritani» (Gv 4, 9). In questa
scena, Gesù ci insegna a interessarci
a tutti. Con raffinata delicatezza,
guida dolcemente quella donna verso



la verità. Non ignora le sue
convinzioni errate o le sue azioni
peccaminose, ma neanche la
condanna, l'accusa o la pressa.
Riconoscendo la fede che hanno in
comune e ascoltando la spiegazione
di ciò in cui crede, risponde
semplicemente testimoniando la
verità della rivelazione e, soprattutto,
la dignità e il valore che ogni persona
ha ai suoi occhi.

Una conversazione faccia a faccia

Forse hai avuto un’esperienza simile:
sei stato ascoltato e preso sul serio da
qualcuno, anche se in disaccordo con
te. Forse quella persona ti ha
permesso di esprimerti e spiegare il
tuo pensiero, ascoltando
attentamente il tuo punto di vista,
senza interromperti o mostrarsi
impaziente. Forse ha posto delle
domande che, pur essendo sfidanti e
provenendo chiaramente da una
posizione diversa, erano formulate



con vero rispetto e genuino interesse,
mostrando così un ascolto attento.

Potrebbe averti colpito la sua
disponibilità a cambiare idea, ad
imparare da ciò che avevi da dire;
vedere che una persona può avere le
proprie idee e al tempo stesso
sostenerle con umiltà e una certa
grazia, invitando a un clima di
rispetto reciproco. Non è che il tuo
interlocutore non avesse un’opinione
sull’argomento, o che cambiasse la
sua posizione per allinearsi alla tua,
ma dimostrava di avere stima nei
tuoi confronti: mostrava che gli
importavi, anche se non riusciva a
convincerti. Questo atteggiamento
potrebbe persino averti dato nuovo
slancio, non solo per formare ed
esprimere le tue idee, ma anche per
far sì che le tue convinzioni siano
messe a confronto con quelle degli
altri. Essendo stato ascoltato, ti sei
sentito incoraggiato ad ascoltare gli
altri. Il vero dialogo è contagioso.



Forse la discussione riguardava
qualcosa di poco importante, come
ad esempio se una particolare serie
tv valga la pena di essere vista. Tu sei
un grande fan, ma con fine tatto
l’altra persona è riuscita a esprimere
delicatamente il suo disaccordo
senza che ti sentissi offeso. Oppure
potrebbe essersi trattato di un
argomento più serio, di politica o di
economia. Esistono molte forme
valide di organizzare la società:
sviluppare e promuovere una
posizione in quella che potremmo
chiamare la sfera “temporale” è
segno di una sana maturità umana,
ma saper ascoltare e imparare dalla
posizione degli altri è ancora meglio.
Ci sono anche alcuni problemi che
trascendono la sfera temporale, come
le questioni religiose o etiche. Se
questo era l’argomento della
conversazione, allora in gioco c’era
una verità oggettiva. Ma in qualche
modo il tuo interlocutore ha saputo
non solo mantenere in tono pacifico



un’opinione discordante, ma anche
una riflessione attenta su ciò che
avevi da dire.

Qualunque fosse il tema in
questione, questa persona ti ha
comunicato la verità più importante
di tutte: che sei importante, hai
valore, sei amato. «Non siamo il
prodotto casuale e senza senso
dell’evoluzione. Ciascuno di noi è il
frutto di un pensiero di Dio. Ciascuno
di noi è voluto, ciascuno è amato,
ciascuno è necessario».[1] Che ogni
persona sia creata per amore è la
prima verità che tutti siamo chiamati
ad abbracciare e a condividere con
gli altri. Parlando di questa
bellissima realtà della dignità
umana, la costituzione Gaudium et
Spes spiega: «l’uomo esiste, infatti,
perché Dio lo ha creato per amore e,
per amore, non cessa di dargli
l’esistenza; e l’uomo non vive
pienamente secondo verità se non
riconosce liberamente quell’amore e



se non si abbandona al suo
Creatore»[2].

Dialogo: insieme verso la verità

Il vero dialogo si instaura quando
due persone che parlano tra loro
cercano la verità. Ognuno ha la
propria prospettiva ed esperienza, e
anche se questo si è tradotto in una
convinzione forte, il dialogo non
costruisce muri; al contrario, si
caratterizza per l’apertura all’altro e
il desiderio di imparare da questi.
Questo accade perché il dialogo
autentico è motivato dal desiderio di
avvicinarsi sempre più alla verità, e
se possibile, insieme agli altri.

Non ci impegniamo nel dialogo per
difendere le nostre opinioni o
convincere gli altri, ma per
camminare insieme verso la verità.
Come ha detto papa Francesco nella
Giornata Mondiale delle
Comunicazioni: «Abbiamo bisogno di
comporre le differenze attraverso



forme di dialogo che ci permettano di
crescere nella comprensione e nel
rispetto. La cultura dell’incontro
richiede che siamo disposti non
soltanto a dare, ma anche a ricevere
dagli altri»[3]. Questo significa essere
aperti a ricevere qualsiasi luce che
possa venire dall’altra persona, sia
perché contribuisce positivamente
alla nostra conoscenza, sia perché
rivela una falla nella nostra
posizione di cui non eravamo
consapevoli. «Cercando di capire gli
altri, di comprendere i loro punti di
vista, si scoprono aspetti concreti che
non erano stati presi in
considerazione, si perfezionano le
proposte e, in definitiva, ci si rende
più “comprensibili”. Se invece il
lavoro di comunicazione ignora le
domande o le perplessità dell’altro, il
monologo sostituisce il dialogo»[4].

Curiosamente, il primo
comandamento, sia nella legge
ebraica che nell’insegnamento di



Gesù ai cristiani, inizia con un verbo
imperativo che precede il
comandamento stesso: «Ascolta,
Israele» (Dt 6, 4-9; cfr Mc 12, 29).
L’amore per Dio e l’amore per il
prossimo implicano necessariamente
la disposizione all’ascolto, essere
attenti alla parola di Dio e alle
necessità di chi ci circonda.

Se la verità stessa è il più alto motivo
che guida al dialogo, non possiamo
mai trascurare una delle verità più
grandi di tutte: l’amore di Dio per la
persona con cui stiamo parlando. Per
quanto bene possiamo sperare di
fare convincendo qualcuno della
verità su un argomento specifico,
non possiamo farlo a scapito della
verità sulla sua dignità come
persona. Indipendentemente da ciò
che è in discussione, il nostro rispetto
per gli altri non può dipendere dal
fatto che siano d’accordo con noi. Il
nostro modo di trattare le persone
dice più di qualsiasi argomentazione



e dovrebbe parlare della loro dignità
personale come figli di Dio. «L’essere
umano deve essere rispettato con
una religiosa devozione. Dobbiamo
trattarci l’un l’altro con quel senso di
timore reverenziale che proviamo
quando siamo in presenza del sacro,
perché è questo che siamo: esseri
creati a immagine di Dio (cfr Gn 1,
27)»[5].

La responsabilità di essere liberi

La realtà della dignità umana è la
base stessa della libertà, inclusa la
libertà di opinione e di espressione,
così come la libertà religiosa e di
coscienza. Proprio perché ogni
persona è creata da Dio come un
individuo unico, e con la propria
libertà, possiamo essere in
disaccordo tra di noi su ciò che
consideriamo vero. Il fatto che da
questa libertà derivi una grande
diversità di opinioni e approcci alle
cose dimostra che l’essere umano è



in qualche modo trascendente, e non
è determinato da qualche impulso
basilare o istinto comune a tutti.
«Quando si capisce fino in fondo il
valore della libertà, quando si ama
appassionatamente questo dono
divino, si ama il pluralismo che la
libertà necessariamente comporta»[6].
La diversità è qualcosa di degno di
essere celebrato nella misura in cui è
un’espressione di libertà, perché la
libertà stessa è qualcosa che deve
essere amata e protetta.

Paradossalmente, questa libertà, che
nasce dalla nostra dignità umana, è
una libertà che siamo obbligati a
usare per la nostra stessa natura,
poiché siamo «dotati di ragione e di
libera volontà e perciò investiti di
personale responsabilità»[7].
Possiamo e dobbiamo prendere
posizione nelle molte «cose lasciate
da Dio alla libera discussione degli
uomini […] per esempio, per quanto
riguarda le diverse opinioni



filosofiche, di scienza economica o di
politica; oppure per quanto riguarda
le correnti artistiche e culturali o i
problemi concreti della loro vita
professionale e sociale, ecc.»[8]. In
queste questioni, san Josemaría
incoraggiava sempre i cattolici a
difendere «la libertà personale che
hanno i laici per prendere, alla luce
dei princìpi enunciati dal Magistero
della Chiesa, le decisioni concrete,
teoriche o pratiche, che ciascuno
reputi in coscienza più opportune e
più confacenti alle proprie
convinzioni e inclinazioni»[9].

Sebbene questa sia una libertà di cui
tutti godono, appartiene in modo
particolare ai laici, le cui diverse
vocazioni personali hanno in
comune la missione di santificare il
mondo dall’interno. A noi cristiani
comuni Dio parla attraverso le
circostanze e le relazioni della nostra
vita quotidiana, e condividiamo
questa verità con gli altri attraverso



le nostre conversazioni, amicizie e
lavoro, portando così Cristo al vertice
di tutte le attività umane. Tuttavia,
queste attività del mondo secolare,
per loro natura, possono
generalmente essere realizzate in
molti modi, e nella misura in cui
sono compatibili con la verità, tutte
sono ugualmente valide. I cristiani
«devono ammettere la legittima
molteplicità e diversità delle opzioni
temporali»[10]. O, come piaceva
ripetere a san Josemaría, «non ci
sono dogmi nelle cose temporali»[11].

Ovunque Dio ci abbia posti, possiamo
essere certi di trovare molte persone
buone, cattoliche o no, che
propongono soluzioni e approcci
differenti, ma anche legittimi, per
promuovere il bene comune.
Naturalmente, questo non significa
che dobbiamo semplicemente
adottare le idee del prossimo senza
riflettere, o peggio, non prendere
alcuna posizione. Ciò significherebbe



sminuire la nostra stessa libertà e
privare il mondo del contributo che
potremmo dare. Inoltre, se non
contribuiamo alla grande diversità di
opinioni che sono in linea con la
verità, quelle che non lo sono
potrebbero diventare le più
rumorose e popolari. « Noi figli di
Dio, cittadini della stessa categoria
degli altri, dobbiamo partecipare
senza timore a tutte le attività e
organizzazioni oneste degli uomini,
affinché Cristo sia presente lì. Nostro
Signore ci chiederà conto stretto se,
per negligenza o comodità, ciascuno
di noi, liberamente, non cerca di
intervenire nelle opere e nelle
decisioni umane, dalle quali
dipendono il presente e il futuro
della società»[12]. Allo stesso tempo,
anche se siamo liberi e abbiamo la
responsabilità personale di
partecipare alle discussioni della
società che ci circonda e di stabilire e
promuovere la nostra posizione, lo
stesso vale per il nostro prossimo.



Libertà ed errore

Questa libertà si manifesta in ogni
dialogo tra persone, anche quando è
in gioco la verità. Abbiamo la fortuna
di essere persone libere e intelligenti,
e la «sfortuna» che la nostra
intelligenza è limitata, per cui,
nell’affrontare questioni contingenti,
difficili o che dipendono dal tempo,
dallo spazio o dalla sensibilità
umana, il risultato è un’ampia
gamma di opinioni.

La libertà è ciò che ci permette di
pensare che il gelato alla vaniglia sia
migliore di quello al cioccolato, o che
una repubblica sia migliore di una
monarchia. Tuttavia, ci permette
anche di credere in qualcosa di
oggettivamente falso, ad esempio che
la vendetta sia giustificata o
addirittura che Dio non esista.
L’ignoranza e l’errore possono avere
nella loro origine l’uso della libertà,
poiché possiamo fare cattivo uso di



questo grande dono. In questo caso,
però, le differenze su ciò che
sappiamo e crediamo non sono solo
un’espressione di libertà, ma
possono anche essere una
manifestazione della limitatezza
umana e talvolta del peccato. Per
questo non è la differenza in sé che
amiamo, ma la libertà. Dovremmo
davvero difendere la libertà anche
quando sappiamo che potrebbe
portare all’errore e persino al
peccato? In effetti, Dio stesso ha
amato la nostra libertà al punto da
darcela anche se ci aggrappiamo
volontariamente all’errore.

È importante precisare che l’essenza
della libertà non consiste nella
possibilità di sbagliare. Potremmo
persino cadere nella tentazione di
fare l’opposto di ciò che sappiamo
essere buono, nel tentativo di
affermare la nostra indipendenza.
Tuttavia, la vera libertà è quella che
trova la verità e agisce di



conseguenza. Il contrario sarebbe
cadere in legami che ci rendono
incapaci di vedere, scegliere e godere
del vero e del bene.

Pertanto, amare e difendere la
libertà di ogni persona—non solo di
avere un’opinione che non
condividiamo, ma anche di
aggrapparsi a una credenza errata—
non è lo stesso che amare o difendere
l’errore in sé. Il relativismo morale è
fingere che non esista la verità e
quindi ciò che uno pensa non sia
realmente importante, o che tutto ciò
che uno considera vero sia uguale e
ciò che importa è ciò che si pensa.
Potremmo essere tentati di pensare
che la carità di fronte alle differenze
sia essere indifferenti, adottando
l’atteggiamento del «tu hai la tua
verità e io ho la mia». Ma la vera
carità non è mai indifferente. La
carità cerca il bene dell’altro. Sa che
il rispetto è l’unica via affinché
ognuno possa giungere alla verità, e



che la meta è godere insieme della
libertà che ci dà conoscere e amare
Dio.

Poiché gli altri ci stanno a cuore, non
solo vogliamo avvicinarci sempre più
alla verità, ma vogliamo anche
questo per loro. Sappiamo che la
verità li renderà ancora più liberi
(cfr Gv 8, 32). E così, senza negare la
libertà degli altri, siamo disposti a
fare ciò che possiamo per aiutarli,
sempre aperti a ricevere aiuto da
parte loro. «La verità, però, va
cercata in modo rispondente alla
dignità della persona umana e alla
sua natura sociale: e cioè con una
ricerca condotta liberamente, con
l’aiuto dell’insegnamento o
dell’educazione, per mezzo dello
scambio e del dialogo con cui, allo
scopo di aiutarsi vicendevolmente
nella ricerca, gli uni rivelano agli
altri la verità che hanno scoperta o
che ritengono di avere scoperta;
inoltre, una volta conosciuta la



verità, occorre aderirvi fermamente
con assenso personale»[13]. Per la
nostra dignità umana, ognuno di noi
è libero nella ricerca della verità, e
ciò che scegliamo di credere è una
nostra scelta libera, ma dipendiamo
gli uni dagli altri, dal dialogo e
dall’impegnarci e accompagnarci
liberamente nella ricerca.

Figli di Dio

Commentando le parole di Gesù: «La
verità vi farà liberi» (Gv 8, 32), san
Josemaría ampliava: «Qual è la verità
che inizia e porta a compimento in
tutta la nostra vita il cammino della
libertà? Ve lo dirò sinteticamente […]:
sapere che siamo opera delle mani di
Dio, che siamo prediletti dalla
Santissima Trinità, che siamo figli di
un Padre eccelso. [...] Non
dimenticatelo: chi non sa di essere
figlio di Dio, non conosce la più
intima delle verità che lo
riguardano[14]». Questa è la nostra



identità fondamentale, più profonda
della posizione che assumiamo su
qualsiasi tema. Indipendentemente
da quanto diverse siano le nostre
opinioni, questo è vero anche per il
nostro interlocutore. Possiamo
vivere e trasmettere questa verità
quando partecipiamo al dialogo nello
spirito che Cristo ci ha insegnato.

Così, ci identifichiamo con Cristo,
che, essendo Dio, era infinitamente
libero. Non perché potesse scegliere
il male, ma perché godeva del bene.
Anche gli angeli e i santi ci hanno
preceduto in questo cammino di
libertà. Ognuno secondo il proprio
carattere, i propri gusti e interessi, il
proprio lavoro, la propria epoca...
uniti nell’amore a Dio e agli altri.

È possibile che tu abbia avuto
l’esperienza di qualcuno che si è



rifiutato di ascoltarti. O che abbia
dato l’impressione di ascoltare,
anche se impazientemente, mentre
in realtà era ansioso che tu smettessi
di parlare, preparandosi come un
leone pronto ad attaccare per
distruggere ognuno dei tuoi punti,
uno per uno. Forse hai notato che i
tuoi istinti sono entrati in gioco, hai
sentito il battito del cuore accelerato
e una tensione al petto. Hai sentito
l’urgenza di gridare e difendere la
tua posizione. Forse il tuo
interlocutore è stato davvero
aggressivo o ha reso la questione
personale. Probabilmente l’ultima
cosa che avevi voglia di fare era di
essere comprensivo. Ma la carità
richiede comprensione in tutte le
circostanze, una comprensione che
comunica l’amore di Dio. Se senti che
questo è al di là delle tue capacità,
hai ragione. «Se amate quelli che vi
amano, quale merito ne avete?
Anche i peccatori amano coloro che li
amano. E se fate del bene a coloro



che vi fanno del bene, quale merito
ne avete? Anche i peccatori fanno lo
stesso» (Lc 6, 32-33). Dialogare con
coloro che la pensano come noi,
ascoltare coloro che ci ascoltano, è
naturale. Ma a volte essere
comprensivi è davvero
soprannaturale, una testimonianza
di Dio che agisce in noi come suoi
strumenti, portando la sua tenerezza
e il suo affetto, «perché Egli è
benevolo verso gli ingrati e i
malvagi» (Lc 6, 35). È trattando gli
altri secondo la loro dignità di figli di
Dio che noi stessi saremo «figli
dell’Altissimo» (Lc 6, 35).

[1] Benedetto XVI, Omelia per l’inizio
del ministero petrino, 24 aprile 2005.

[2] Gaudium et Spes, n. 19.

[3] Messaggio del Santo Padre
Francesco per la XLVIII Giornata
Mondiale delle Comunicazioni, 1
giugno 2014.



[4] Fernando Ocáriz, Saluto finale di
chiusura del XI Seminario
Professionale sugli Uffici di
Comunicazione della Chiesa Dialogo,
rispetto e libertà di espressione nella
sfera pubblica, 19 aprile 2018.

[5] Conferenza episcopale
statunitense; Economic Justice for
All, 1986, n. 28.

[6] San Josemaría, Colloqui, n. 98.

[7] Dignitatis Humanae, n. 2.

[8] San Josemaría, Colloqui, n. 12.

[9]. Ibidem

[10] Gaudium et Spes, n. 75.

[11] “Le ricchezze della fede”, ABC,
Madrid, 2 novembre 1969.

[12] “Las riquezas de la fe”, ABC,
Madrid, 2 novembre 1969.

[13] Dignitatis Humanae, n. 3.



[14] San Josemaría, Amici di Dio, 26

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-
stesso-iv-chiamati-ad-ascoltare/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-iv-chiamati-ad-ascoltare/
https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-iv-chiamati-ad-ascoltare/
https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-iv-chiamati-ad-ascoltare/

	"Va' e fa' lo stesso" (IV): Chiamati ad ascoltare

