
opusdei.org

"Va' e fa' lo
stesso" (I): L'avete
fatto a me

Le esigenze sociali, i diritti e i
doveri dei cittadini, le relazioni
tra i paesi, il dialogo e l'azione
politica ci sfidano come
cristiani, figli dello stesso Padre,
a “essere attivamente,
liberamente e
responsabilmente presenti
nella vita pubblica” (san
Josemaría).

16/01/2023



Noi cristiani sappiamo di far parte
della grande famiglia dei figli di Dio.
La nostra identità più profonda,
l'essere figli del Padre, ci configura
come fratelli e sorelle di tutti gli
uomini e le donne, creati a sua
immagine e somiglianza. Tuttavia,
sappiamo anche che le relazioni
fraterne non sono facili. A causa del
peccato originale, i nostri rapporti
reciproci sono segnati dalla ferita
della prima caduta, che distrugge
l'armonia dei rapporti tra le persone,
così come la relazione del genere
umano con la creazione[1]. Fin dai
primi fratelli di cui ci parla la Bibbia,
Caino e Abele, e dal fratricidio
commesso dal maggiore, ci sono
sempre stati conflitti familiari: Esaù
e Giacobbe hanno litigato per la
primogenitura, Giuseppe è stato
tradito dai suoi fratelli maggiori,
Mosè ha sofferto a causa di Aronne e
Miriam...



Anche nel Vangelo troviamo fratelli
tra le persone vicine a Gesù: Pietro e
Andrea, Giacomo e Giovanni, Maria,
Marta e Lazzaro. E anche lì troviamo
scontri tra fratelli, sia negli esempi
che Gesù propone a chi lo ascolta -
quando il figliol prodigo della
parabola torna e il padre lo festeggia
con un banchetto, il fratello maggiore
si arrabbia, rifiutandosi di entrare in
casa (cfr. Lc 15, 28) - sia tra la gente
che gli sta vicino: “Maestro, di' a mio
fratello che divida con me
l'eredità” (Lc 12, 13); “Signore, non
t'importa nulla che mia sorella mi
abbia lasciata sola a servire? Dille
dunque che mi aiuti” (Lc 10, 40).

Tuttavia, Gesù ha dato alle relazioni
umane una nuova dimensione: “In
verità io vi dico: tutto quello che
avete fatto a uno solo di questi miei
fratelli più piccoli, l'avete fatto a
me” (Mt 25, 40). Diventando uno di
noi, si identifica con il più debole dei
nostri simili, quello che soffre di più,



quello che subisce più ingiustizie.
Nessun cristiano può rimanere
indifferente a un'altra persona,
perché in essa non vede solo un suo
pari, ma Cristo stesso. “In ciascuno
dobbiamo riconoscere Cristo, vedere
Gesù nostro fratello. Sarà facile,
allora, prodigarci in servizi, cure e
affetto, offrire pace e gioia”[2],
incoraggia san Josemaría.

Il primo comandamento

Commentando la parabola del buon
samaritano, papa Francesco spiega
che essa riprende uno scenario
plurisecolare: “Poco dopo la
narrazione della creazione del
mondo e dell’essere umano, la Bibbia
presenta la sfida delle relazioni tra di
noi. Caino elimina suo fratello Abele,
e risuona la domanda di Dio: «Dov’è
Abele, tuo fratello?» (Gen 4, 9). La
risposta è la stessa che spesso diamo
noi: «Sono forse io il custode di mio
fratello?» (Gen, 4, 9). Con la sua



domanda, Dio mette in discussione
ogni tipo di determinismo o
fatalismo che pretenda di giustificare
l’indifferenza come unica risposta
possibile. Ci abilita, al contrario, a
creare una cultura diversa, che ci
orienti a superare le inimicizie e a
prenderci cura gli uni degli altri”[3].

Se ce lo chiedessero, probabilmente
diremmo che cerchiamo di vedere
negli sconosciuti un altro Cristo. Ma
il distacco dal fratello può avvenire
spesso in situazioni ordinarie.
Possiamo criticare i politici che non
ci piacciono non appena appaiono
nei notiziari, diffidare di chi è
diverso nell'aspetto o nel
comportamento, disprezzare o
ignorare chi appartiene a un diverso
strato sociale o ha una diversa
situazione economica, discutere su
un risultato sportivo o su come
devono dormire i bambini. Possiamo
anche giudicare duramente altri
cristiani perché crediamo - a torto o a



ragione - che non si comportino
come tali.

Non possiamo dimenticare che la
parabola del Buon Samaritano nasce
dalla domanda “Chi è il mio
prossimo?”, posta a Gesù da un
maestro della legge che voleva
giustificarsi dopo avergli chiesto
della vita eterna. La risposta alla
domanda iniziale era già nota ai suoi
ascoltatori poiché si trovava nella
Torah: “Amerai il Signore tuo Dio con
tutto il tuo cuore, con tutta la tua
anima, con tutta la tua forza e con
tutta la tua mente, e il tuo prossimo
come te stesso” (Lc 10, 27; cfr. Dt 6, 4
y Lv 19, 18). Gesù va oltre,
nell’identificare entrambi i
comandamenti: “Questo è il grande e
primo comandamento. Il secondo poi
è simile a quello: Amerai il tuo
prossimo come te stesso. Da questi
due comandamenti dipendono tutta
la Legge e i Profeti” (Mt 22, 38-40).
Alla fine della parabola, quando il



maestro della legge riconosce che
l'atteggiamento corretto è quello di
colui che ha pietà dell'uomo che è
stato ferito, Gesù gli dice: “Va’ e fa’ lo
stesso”.

Al prossimo come a te stesso

Nel Nuovo Testamento, quindi, non
ci sono dubbi su ciò che è richiesto a
noi che vogliamo seguire Gesù.
“Avete inteso che fu detto agli
antichi: Non ucciderai; chi avrà
ucciso dovrà essere sottoposto al
giudizio. Ma io vi dico: chiunque si
adira con il proprio fratello dovrà
essere sottoposto al giudizio. Chi poi
dice al fratello: "Stupido", dovrà
essere sottoposto al sinedrio; e chi gli
dice: "Pazzo", sarà destinato al fuoco
della Geènna” (Mt 5, 21-22). Alcuni
anni dopo questi insegnamenti,
Giovanni esortava i primi cristiani a
vivere la carità fraterna come parte
indispensabile dell'amore di Dio: “Se
uno dice: «Io amo Dio», e odia suo



fratello, è un bugiardo. Chi infatti
non ama il proprio fratello che vede,
non può amare Dio che non vede” (1 
Gv 4, 20).

Vogliamo “vedere” il nostro
prossimo, come dice san Giovanni, e
riconoscere in lui Cristo stesso,
soprattutto nel caso di coloro che
soffrono. A volte siamo stati noi
stessi in una situazione dolorosa o
vulnerabile, altre volte l'abbiamo
incontrata: una persona priva di
dimora che incrociamo regolarmente
per strada; colleghi di lavoro che
subiscono discriminazioni a causa
del loro paese d'origine o del colore
della pelle; conoscenti con malattie
degenerative o problemi di mobilità
che richiederebbero sforzi e spese
notevoli per condurre una vita
dignitosa; donne che incontrano
ostacoli nel loro percorso educativo o
professionale, solo perché sono
donne; bambini e giovani che
frequentano le lezioni senza le



risorse necessarie per portare a
termine con successo gli studi; amici
dipendenti dalla pornografia, dal
gioco d'azzardo o dalla droga... Per
non parlare delle guerre, delle
carestie, delle epidemie e dei disastri
naturali che ci colpiscono o
potrebbero colpirci in futuro.

Dignità umana e
responsabilità cristiana

Nel corso dei secoli molti valori
cristiani hanno permeato la società e
l'hanno resa più umana.
Gradualmente abbiamo imparato a
riconoscere nell'altro una persona
con dignità, che merita di essere
trattata con rispetto e i cui diritti
valgono quanto i miei. Filosofia,
sociologia e diritto, tra le altre
discipline, hanno esplorato il valore
di ogni vita umana e come
proteggerla, sia individualmente che
collettivamente. Gli sviluppi in campi
come l'ingegneria, l'economia e la



medicina hanno migliorato le
condizioni di vita di ampie fasce
della popolazione mondiale, ma
molto resta da fare e nuove sfide
emergono costantemente.

A volte percepiamo che molte
persone accusano i cristiani di una
mancanza di coerenza tra i principi
evangelici e l'azione pubblica, o
ritengono che la fede sia un rifugio
che ci permette di sfuggire alle
responsabilità. Come se pregare fosse
sinonimo di passività, o se sperare
nella vita eterna portasse a
disimpegnarsi dal mondo,
dimenticando chi ha bisogno di noi.
“In realtà, la fede colma di
motivazioni inaudite il
riconoscimento dell’altro, perché chi
crede può arrivare a riconoscere che
Dio ama ogni essere umano con un
amore infinito e che «gli conferisce
con ciò una dignità infinita». A ciò si
aggiunge che crediamo che Cristo ha
versato il suo sangue per tutti e per



ciascuno, e quindi nessuno resta
fuori dal suo amore universale. E se
andiamo alla fonte ultima, che è la
vita intima di Dio, ci incontriamo con
una comunità di tre Persone, origine
e modello perfetto di ogni vita in
comune”[4].

Il mondo come eredità

Il prelato dell'Opus Dei ci incoraggia
spesso a sentire il mondo intero, con
tutto ciò che contiene, come qualcosa
che ci appartiene profondamente,
seguendo le parole di san Paolo: “il
mondo, la vita, la morte, il presente,
il futuro: tutto è vostro! Ma voi siete
di Cristo e Cristo è di Dio” (1 Cor 3,
22-23).

“Davanti a questa realtà – tutto è
vostro –, ci rallegriamo delle gioie
degli altri, godiamo di tutte le cose
buone che ci circondano e ci
sentiamo ingaggiati dalle sfide dei
giorni nostri. Allo stesso tempo,



siamo colpiti nel profondo dell’anima
dall’attuale condizione del mondo, in
particolare dalla triste realtà della
guerra e da altre situazioni di grande
indigenza e di sofferenza che
affliggono tantissime persone,
soprattutto le più deboli”[5].

Dio ci ha dato il mondo in eredità
(cfr. Sal 2,8), quindi è compito nostro
trasformarlo. Non abbiamo scelto il
momento storico o il luogo in cui
viviamo, ma le circostanze che ci
sono capitate sono proprio
l'occasione in cui Dio conta su di noi
per portare a compimento ciò che ha
messo nelle nostre mani.

I cristiani vogliono un cuore simile a
quello di Cristo, un cuore che senta i
bisogni degli altri come nostri e che
ci porti ad agire di conseguenza.
Questo è un dono di Dio: “Riempi i
cuori dei tuoi fedeli, e accendi in essi
il fuoco del tuo amore”[6], chiediamo
allo Spirito Santo per noi stessi e per



tutti i membri della Chiesa. Allo
stesso tempo, “Le opere sono amore,
e non le belle parole”: un cristiano
impegnato nell'amore di Dio è
necessariamente un cristiano che
cerca attivamente di trasformare la
società, sforzandosi di renderla
sempre più conforme alla logica di
Dio e al suo amore per gli uomini.

Personale e responsabile

Questo impegno si manifesta,
innanzitutto, nella preghiera
costante e ardente, l'insistenza filiale
di chi chiede qualcosa di buono per
le persone che ama: “Nella preghiera
dobbiamo essere capaci di portare
davanti a Dio le nostre fatiche, la
sofferenza di certe situazioni, di
certe giornate, l’impegno quotidiano
di seguirlo, di essere cristiani, e
anche il peso del male che vediamo
in noi e attorno a noi, perché Egli ci
dia speranza, ci faccia sentire la sua



vicinanza, ci doni un po’ di luce nel
cammino della vita”[7].

Oltre all'atteggiamento di presentare
a Dio tutte queste esigenze, è un
dovere di giustizia agire per
trasformare il mondo, per renderlo
più umano, più cristiano, più divino,
mostrando la verità, il bene e la
bellezza del progetto di Dio per la
felicità degli uomini e delle donne.
Accanto agli altri, il cristiano cerca,
con la creatività dell'amore, nuovi
modi per concretizzare il messaggio
che Cristo ci ha lasciato nel Vangelo
nelle circostanze in cui ci muoviamo,
qui e ora.

Questo può essere fatto in molti
modi: dipenderà dalle circostanze del
luogo, dal momento storico, dal
carattere personale, dalle possibilità
che si hanno a causa delle
circostanze familiari e lavorative... e
dalle proprie preferenze politiche,
economiche o sociali nel valutare le



soluzioni. “È dalla stessa loro
condizione di creature, insegna la
Chiesa, che le cose tutte ricevono la
loro propria consistenza, verità,
bontà, le loro leggi proprie e il loro
ordine; e tutto ciò l'uomo è tenuto a
rispettare, riconoscendo le esigenze
di metodo proprie di ogni singola
scienza o tecnica”[8]; allo stesso
tempo, “i cristiani devono prendere
coscienza della propria speciale
vocazione nella comunità politica;
essi devono essere d'esempio,
sviluppando in se stessi il senso della
responsabilità e la dedizione al bene
comune”[9].

Ci sono molti modi di fare il bene e la
Chiesa incoraggia i suoi figli ad agire
con libertà e pluralismo, senza
imporre una scuola particolare.
Motivati dallo stesso ideale, i cristiani
possono riunirsi in associazioni
religiose o civili; nella maggior parte
dei casi, tuttavia, lavorano in
iniziative pubbliche o private che



non sono promosse da istituzioni
cattoliche, ma che mirano a
migliorare un certo aspetto sociale.

La carità “dà vera sostanza alla
relazione personale con Dio e con il
prossimo; è il principio non solo delle
micro-relazioni: rapporti amicali,
familiari, di piccolo gruppo, ma
anche delle macro-relazioni: rapporti
sociali, economici, politici”[10].
Ognuno di noi, quindi, cerca il modo
di contribuire alla soluzione dei
problemi sociali che vede intorno a
sé. San Josemaría incoraggiava
coloro che si rivolgevano a lui a
essere cittadini responsabili, capaci
di trasformare la società
migliorandola con il proprio lavoro.
“Il nostro operato, figli miei, è
personale e responsabile”[11].

Spesso si può fare molto bene con
piccoli gesti, che danno forma a un
atteggiamento vitale verso gli altri.
Essere disponibili all'ascolto del figlio



adolescente può facilitare l'apertura
al dialogo con la cultura
contemporanea. Trattare i nonni
anziani con attenzione e affetto aiuta
a educare lo sguardo verso chi è
fragile e vulnerabile. Rifiutarsi di
partecipare a conversazioni sul
lavoro che critichino o diffamino chi
non è presente e non può difendersi
favorisce un'atmosfera di rispetto e
fiducia.

Altre volte, la capacità di
trasformazione deriverà dalla nostra
formazione professionale o dalla
nostra posizione nella società,
attraverso il nostro lavoro, la
mobilitazione dei cittadini o la
decisione di dedicarci alla politica:
influenzare le proposte di legge che
facilitano l'accesso delle famiglie alle
risorse di cui hanno bisogno,
denunciare gli abusi della corruzione
economica, porre fine alle
consuetudini che segregano alcuni
settori della popolazione... Un



medico, un parlamentare,
l'amministratore delegato di
un'azienda o un giornalista possono
fare bene il loro lavoro senza
“mettersi nei guai”, ma possono
anche “complicarsi la vita” per
contribuire con il loro lavoro alla
costruzione di un mondo più giusto.

La dottrina sociale della
Chiesa in dialogo con il
mondo

La Chiesa proclama principi morali
nella sfera sociale quando sono in
gioco i diritti fondamentali della
persona umana o la salvezza delle
anime[12]. Istituita da Cristo per
portare il messaggio di salvezza a
tutti gli uomini, non può restare
inattiva di fronte a tutto ciò che è
umano. A partire dal XIX secolo, per
facilitare l'azione giusta dei cristiani
di fronte ai nuovi modelli economici,
politici e sociali, ha stabilito alcuni
parametri che ci aiutassero a non



perdere di vista il messaggio
evangelico di fronte a queste nuove
situazioni. Per questo motivo, il
Compendio della Dottrina sociale
della Chiesa contiene alcuni principi
guida.

Il principio del bene comune sostiene
che ci debba essere un insieme di
“condizioni della vita sociale che
permettono sia alle collettività sia ai
singoli membri, di raggiungere la
propria perfezione più pienamente e
più celermente”[13]. Il principio della
destinazione universale dei beni ci
ricorda che “i beni creati devono
pervenire a tutti con equo criterio”,
in giustizia e carità[14]. Per il principio
di sussidiarietà, “tutte le società di
ordine superiore devono porsi in
atteggiamento di aiuto («subsidium»)
— quindi di sostegno, promozione,
sviluppo — rispetto alle minori”[15]; e
così ci si prende cura “della famiglia,
dei gruppi, delle associazioni, delle
realtà territoriali locali, in breve, di



quelle espressioni aggregative di tipo
economico, sociale, culturale,
sportivo, ricreativo, professionale,
politico, alle quali le persone danno
spontaneamente vita e che rendono
loro possibile una effettiva crescita
sociale”[16].

Il principio di partecipazione è una
conseguenza dell’anteriore, e “si
esprime, essenzialmente, in una serie
di attività mediante le quali il
cittadino[…] contribuisce alla vita
culturale, economica, sociale e
politica della comunità civile cui
appartiene. La partecipazione è un
dovere da esercitare
consapevolmente da parte di tutti, in
modo responsabile e in vista del
bene comune”[17]. Infine, il principio
di solidarietà “gli uomini del nostro
tempo coltivino maggiormente la
consapevolezza del debito che hanno
nei confronti della società entro la
quale sono inseriti […]. Un simile



debito va onorato nelle varie
manifestazioni dell'agire”[18].

Questi principi ci portano a scoprire
che molte delle iniziative sociali che
fioriscono intorno a noi si basano su
valori condivisi. Studiarle e farle
conoscere può essere un'opportunità
per lavorare insieme al resto degli
abitanti dei nostri Paesi alla
costruzione di una società più giusta.

Verità, libertà, giustizia e
carità

Sono quattro i valori fondamentali su
cui si basano i principi della dottrina
sociale della Chiesa: verità, libertà,
giustizia e amore.

L'amore per il prossimo deve guidare
la vita dei cristiani, sia a livello
personale che sociale. “La Chiesa non
deve solo annunciare la Parola, ma
anche realizzare la Parola, che è
carità e verità”[19]. Lo abbiamo visto



forse più chiaramente negli ultimi
anni: di fronte alle crisi globali, c'è
una risposta di solidarietà che unisce
coloro che soffrono insieme. Ci sono
famiglie che si riuniscono quando un
loro caro è malato, o vicini che
iniziano a parlarsi quando sono
costretti a passare più tempo in casa.
Sono atteggiamenti che possiamo
incorporare anche quando non sono
le circostanze a portarci a farlo:
conosco i nomi di coloro che vivono
nel mio palazzo, o nella casa più
sperduta del paese? Ho mai parlato
con ciascuno di loro, interessandomi
alla loro situazione, cercando di
avvicinarmi a loro?

Ciò che dall'esterno può sembrare un
semplice gesto di educazione o una
dimostrazione di gentilezza, in realtà
riflette l'amore di Dio per ciascuno di
noi: “l’amore, pieno di piccoli gesti di
cura reciproca, è anche civile e
politico, e si manifesta in tutte le
azioni che cercano di costruire un



mondo migliore. Per questa ragione,
l’amore si esprime non solo in
relazioni intime e vicine, ma anche
nelle «macro-relazioni: rapporti
sociali, economici, politici»”[20].
L'unità di vita di un cristiano
coerente lo porta ad agire con carità
a tutti i livelli, sia nelle cose vicine
che in quelle più lontane.

Sulla base del rispetto per tutti,
anteponendo il bene di ciascuno alle
idee o alle opinioni, i cristiani
possono intervenire in ogni tipo di
questione, con responsabilità e
creatività, senza attribuire alla
Chiesa quello che è il modo di fare di
ciascuno. “In quanto cristiani, voi
godete la più completa libertà, con la
conseguente responsabilità
personale, per intervenire come più
vi piaccia nelle questioni di carattere
politico, sociale, culturale,
eccetera”[21].



“Chi ama con carità gli altri è
anzitutto giusto verso di loro. Non
solo la giustizia non è estranea alla
carità, non solo non è una via
alternativa o parallela alla carità: la
giustizia è (…) intrinseca ad essa. La
giustizia è la prima via della
carità”[22]. E viceversa: la lotta per il
bene comune sarà sempre guidata
dalla comprensione e dal rispetto.
Non avrebbe senso cercare la
giustizia con il cuore duro o gioire di
qualcosa di oggettivamente sbagliato
perché conferma la nostra opinione.

Di fronte a persone vicine che
soffrono le conseguenze di azioni o
stili di vita contrari alla morale, o che
si correggono e vogliono avvicinarsi
a Dio o a un altro stile di vita, l'unico
atteggiamento possibile per un
cristiano è un accompagnamento
pieno di affetto e comprensione, mai
una risposta autocompiaciuta che
guarda gli altri dall'alto in basso. Così
come la Chiesa dialoga con il mondo



attraverso la carità, noi, dal mondo,
cerchiamo una conversazione che sia
aperta a tutti, che includa tutti e non
si chiuda alle proposte che
percepiamo come minacce, ma che
sappia accogliere i diversi punti di
vista, imparando dagli altri.

Nemmeno gli apostoli erano un
gruppo uniforme. Venivano da
ambienti diversi, avevano
professioni diverse, caratteri a volte
poco compatibili, opinioni opposte...
Ma erano uniti dall'amore per Cristo
e dalla missione di portare la Buona
Novella al mondo. Così, combinando
il primato di Pietro e la collegialità
con la propria identità, hanno
adempiuto al mandato di Cristo:
“Andate in tutto il mondo e
proclamate il Vangelo a ogni
creatura” (Mc 16, 15).



La promessa di Gesù

L'obbligo cristiano di amare il
prossimo si realizza, come tutti gli
altri obblighi, a partire dall'amore di
Dio per gli uomini. È Lui che
trasforma i cuori e rinnova il mondo:
“La carità e la giustizia non sono solo
azioni sociali, ma sono azioni
spirituali realizzate nella luce dello
Spirito Santo”[23].

Sappiamo che non possiamo
raggiungere una giustizia perfetta
sulla terra e contiamo sulla giustizia
della vita eterna. Tuttavia, questo
non ci porta a trascurare i nostri
doveri terreni, perché sappiamo che
la vita eterna dipenderà da quanto ci
siamo impegnati qui per vivere
“l'avete fatto con me” di Gesù.
Speriamo di trasformare il mondo, di
contribuire alla felicità di chi ci sta
vicino e quindi di essere felici noi
stessi, perché sentiamo dalle labbra
di Gesù ciò che ha promesso un



giorno a chi lo avrebbe ascoltato:
“Beati quelli che hanno fame e sete
della giustizia, perché saranno
saziati” (Mt 5, 6).

[1] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 400.

[2] San Josemaría, Lettera n. 3 (“Sulla
missione soprannaturale e apostolica
dei membri dell’Opus Dei in mezzo al
mondo”), n. 31.

[3] Francesco, Fratelli tutti, n. 57.

[4] Francesco, Fratelli tutti, n. 85.

[5] Fernando Ocáriz, Lettera 19-
III-2022, n. 7.

[6] Alleluia della Solennità di
Pentecoste, ciclo B.

[7] Benedetto XVI, Udienza 1-II-2012.



[8] Concilio Vaticano II, Gaudium et
Spes, n. 36.

[9] Id., n. 75.

[10] Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 2.

[11] San Josemaría, Lettera n. 3, n. 37.

[12] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2032; n. 2420.

[13] Compendio di Dottrina Sociale
della Chiesa, n. 164.

[14] Cfr. id, n. 171.

[15] Compendio di Dottrina Sociale
della Chiesa, n. 186.

[16] Id., n. 185.

[17] Id., n. 189.

[18] Id., n. 195.

[19] Benedetto XVI, Udienza generale,
25-IV-2012.



[20] Francesco, Fratelli tutti, n. 181.

[21] San Josemaría, Amici di Dio, n.
11.

[22] Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 6.

[23] Benedetto XVI, Udienza generale,
25-IV-2012.

Teresa Gómez

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-
stesso-i-lavete-fatto-a-me/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-i-lavete-fatto-a-me/
https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-i-lavete-fatto-a-me/
https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-i-lavete-fatto-a-me/

	﻿"Va' e fa' lo stesso" (I): L'avete fatto a me
	Il primo comandamento
	Al prossimo come a te stesso
	Dignità umana e responsabilità cristiana
	Il mondo come eredità
	Personale e responsabile
	La dottrina sociale della Chiesa in dialogo con il mondo
	Verità, libertà, giustizia e carità
	La promessa di Gesù


