opusdei.org

"Va’ e fa’lo
stesso" (V): Figli
grati

Il rapporto con Dio, con il
prossimo e con la terra sono le
tre relazioni fondamentali
dell’'uomo, proposte dal
racconto della creazione nel
libro della Genesi. A partire da
questo la Chiesa invita i
cristiani a plasmare le realta
sociali, alla cura della creazione
e alla promozione del bene
comune.

15/05/2025



Il piano della creazione

L’'inizio del libro della Genesi mette
in rilievo il potere universale e senza
limiti di Dio, dato che soltanto Lui ha
il dominio assoluto su tutte le cose
della terra e lo esercita per dare
origine alla vita. Nel contesto della
creazione, Dio affida alla prima
coppia umana, creata a sua
immagine e somiglianza, il compito
di sottomettere la terra e di
dominare su ogni essere vivente (cfr
Gn 1, 26-29). La parola ebraica
“immagine”, che viene utilizzata nel
testo, voleva significare “statua,
scultura o rappresentazione”, e
faceva riferimento anche alle
immagini degli deéi che stavano nei
templi (cfr Ez 7, 20; 16, 17; 2 Re 11, 18;
Nm 33, 52). In tal modo, come ire di
quell’epoca erigevano immagini di sé
stessi per significare il loro dominio
in terre straniere, Adamo venne
collocato sulla terra come immagine



di Dio e rappresentante della sua
sovranita.

Nel secondo racconto della Genesi,
Adamo riceve I'incarico di dare un
nome a tutti gli animali. Dare il nome
a qualcosa implica sottomettere
I’oggetto nominato a un ordine che
determina, in qualche modo, il posto
che deve occupare nel mondo.
Adamo partecipa dell’autorita divina
ed e stato designato quale
rappresentante di Dio sulla terra, per
governarla in nome del divino
sovrano. Dio, a sua volta, accetta i
nomi imposti da Adamo alle
creature. L'uomo, quindi, esercita un
dominio sulla creazione, e I’esercizio
di tale dominio vuol dire che il
destino del cosmo € legato alla liberta
umana, in virtu dello stesso disegno
creatore.

I1 racconto della creazione e il fatto
che il dominio dell’'uomo dipenda e
partecipi del dominio di Dio puo



sembrare una realta lontana che non
ha influenza pratica nella vita
quotidiana del cristiano. Tuttavia,
«nel Credo d’Israele, affermare che
Dio e Creatore non significa
esprimere solo una convinzione
teoretica, ma anche cogliere
l’orizzonte originario dell’agire
gratuito e misericordioso del Signore
a favore dell’'uvomo. Egli, infatti,
liberamente da I’essere e la vita a
tutto cio che esiste»n. Il principio
della creazione divina di tutte le cose,
espresso tante volte nella Sacra
Scrittura - in particolare nel libro
della Genesi -, ci da la chiave per
comprendere la realta e agire di
conseguenza: la gratitudine che
deriva dalla gratuita dell’amore di
Dio.

“Tiringrazio, Padre»

La gratitudine e la disposizione
adeguata della volonta a riconoscere
e corrispondere a un bene ricevuto.



Non implica soltanto sentimenti di
apprezzamento o di riconoscenza,
ma anche una risposta pratica, che
porta a parole o azioni che la
esprimono. Pertanto, la gratitudine
implica uno sguardo capace di
riconoscere il bene ricevuto e, allo
stesso tempo, porta a un agire
coerente con tale convinzione.

Nel vangelo troviamo spesso
riferimenti a persone che hanno
avuto per Gesu gesti di particolare
riguardo, da coloro che seppero
accogliere la sua famiglia a
Betlemme (i pastori, 1 magi), sino a
coloro che resero un poco piu
sopportabile il Calvario e la Croce
(Simone di Cirene, il buon ladrone,
Giuseppe e Nicodemo, le donne che
accompagnavano Maria...). Persone
che si guadagnarono uno sguardo, un
sorriso o0 una parola grata di Gesu.

Nel vangelo, il “grazie” di Gesu che
risuona con maggiore forza e quello



che rivolge a suo Padre: «Tirendo
lode, Padre, Signore del cielo e della
terra, perché hai nascosto queste
cose ai sapienti e ai dotti e le hai
rivelate ai piccoli» (Mt 11, 25).
«Queste cose», la sapienza di Dio che
Gesu ci mostra, sono, come la stessa
creazione, una conoscenza di Dio e
del mondo accessibile a tutti. E un
linguaggio che é piu facile capire da
parte dei “piccoli”, di coloro che
guardano il mondo con semplicita e
senza pregiudizi, consapevoli di
averlo ricevuto interamente.

Uno sguardo e un cuore pieno di
gratitudine

Come ci ricorda il Compendio della
dottrina sociale della Chiesa,
«]’atteggiamento che deve
caratterizzare 'uomo di fronte al
creato é essenzialmente quello della
gratitudine e della riconoscenza: il
mondo, infatti, rinvia al mistero di
Dio che lo ha creato e lo sostiene. (...)



Il mondo si offre allo sguardo
dell’'uvomo come traccia di Dio, luogo
nel quale si disvela la Sua potenza
creatrice, provvidente e
redentrice».

Con la sua fede nella creazione e il
suo sguardo pieno di gratitudine, il
cristiano e chiamato a impostare il
proprio agire secondo l’accettazione
grata dei doni divini. Nell’esercizio
della liberta, 'uomo puo scegliere tra
un atteggiamento di potere
autonomo, che esclude la signoria
divina, oppure, al contrario, scegliere
di accogliere la realta come un dono,
rafforzando cosi la sua dipendenza
di adorazione a Dio. Nel primo caso,
le cose create vengono considerate
oggetti da manipolare e possedere
arbitrariamente, mentre, nel
secondo, vengono trattate come doni
e, quindi, come cose da ricevere,
ammirare, capire, utilizzare,
condividere e, soprattutto,
ricondurre a Dio dal quale giungono.



Ogni decisione umana, per concreta
che possa essere o per quanto possa
sembrare irrilevante, in ultima
istanza implica la grata accettazione
dei doni di Dio o il suo rifiuto.

Magari ci vengono in mente tanti
esempi quotidiani: la celebrazione di
uno speciale avvenimento con
familiari e amici, un avanzamento
nella nostra vita professionale,
I’opportunita di una nuova
esperienza, la gioia di condividere
qualche talento particolare... Di fatto,
1 doni divini, in senso ampio,
comprendono tutte le cose che
riceviamo, compreso 'universo
materiale e le relazioni con gli altri.

[’accettazione riconoscente di questi
doni si manifesta in maniera
singolare quando si accoglie I’altro
come un dono. «Fatta a immagine e
somiglianza di Dio (cfr Gen 1, 26), e
costituita nell’'universo visibile per
vivere in societa (cfr Gen 2, 20.23) e



dominare la terra (cfr Gen 1,
26.28-30), la persona umana é percio
sin dall’inizio chiamata alla vita
sociale: Dio non ha creato 'uomo
come un “essere solitario”, ma lo ha
voluto come un “essere sociale”. La
vita sociale non €, dunque, estrinseca
all’'uomo: egli non puo crescere né
realizzare la sua vocazione se non in
relazione con gli altri». La
conseguenza di questa grata
accettazione é la cura degli altri, che
passa attraverso la preoccupazione e
I’edificazione del bene comune.

Accogliere I’altro come dono: un
invito al bene comune

Papa Francesco ricorda che I’ecologia
integrale — concetto strettamente
legato alla cura della creazione,
intesa non solamente come natura,
ma anche nella sua dimensione
umana e sociale — e inseparabile
dalla nozione di bene comune, dal
momento che questo principio svolge



un ruolo centrale e unificatore
nell’etica sociale. La nostra dedizione
a preservare e a curare la creazione
sara tanto piu genuina quanto piu
orientata alla promozione del bene
comune, inteso come «l’insieme di
quelle condizioni della vita sociale
che permettono, sia alle collettivita,
sia ai singoli membri, di raggiungere
la propria perfezione», cioé la
crescita umana integrale e
sostenibile.

Quando ci confrontiamo con i
problemi degli altri o della comunita
nella quale viviamo, come cristiani
dovremmo sentire il desiderio di
andare loro incontro: e allora che
siamo chiamati a rispondere con la
responsabilita e la generosita di chi
cerca veramente il bene di tutti gli
uomini. [’ideale del bene comune -
che non é qualcosa di astratto, ma
che ha un contenuto molto concreto
— sl presenta allora come una
chiamata a tutti i membri della



societa a collaborare secondo le
proprie capacita e ad andare molto
piu in 1a dei propri interessi
particolari. Questo vuol dire non
curare soltanto i propri interessi, ma
riferirsi a un orizzonte illuminato
dalla carita, che si esprime
nell’apertura agli altri e nella
capacita di armonizzare i vari aspetti
— familiari, sociali, politici, culturali,
tecnici, ecc. — che caratterizzano una
societa complessa come la nostra.

In questa prospettiva si trova la
consapevolezza dell’infinita dignita
di ogni persona, ben oltre qualsiasi
circostanza e in qualunque stato o
situazione; e, proprio per questo,
I’ordine delle cose deve essere
subordinato all’ordine delle persone
e non viceversa, come il Signore
stesso ha fatto capire quando ha
affermato che il sabato e fatto per
I'uomo e non I'uomo per il sabato (cfr
Mc 2, 27). Quest’ordine, fondato sulla
verita e animato dalla carita,



definisce I’obiettivo primario del
bene comune: una societa che vuol
essere, a ogni livello, al servizio degli
esseri umani.

Una manifestazione di questa sfida la
troviamo, ad esempio, nell’impatto
della tecnologia. Non possiamo
ignorare i segni dei nostri tempi, nei
quali le relazioni sociali sono
diventate sempre piu complesse, per
la facilita e la rapidita delle
comunicazioni, dei trasporti e di
tanti altri strumenti tecnologici che
instaurano nuovi stili di vita e nuove
forme di associazione
interpersonale. Questi strumenti
comportano alcune ambiguita, nelle
quali il progresso e accompagnato da
rischi per la dignita e la crescita
umane. Le innovazioni tecnologiche
possono essere occasioni di iniziative
di solidarieta, ma anche di conflitti e
di divisioni, a seconda dell’utilizzo
che se ne fa; possono servire a
mettersi in collegamento con le



persone oppure ad avere con loro
una relazione piu superficiale;
possono portare all’educazione o alla
dipendenza, allo sfruttamento delle
persone o a nuove possibilita di
sviluppo. Accogliere la creazione
allora vuol dire salvaguardare il
rispetto della persona in quanto tale,
nel fine e nei mezzi, e farsi guidare
da principi etici e non
dall’efficientismo.

Edificare insieme il bene comune

E necessario che ognuno di noi si
faccia carico della sua parte di bene
comune, cioe che diamo cio che
siamo stati chiamati a fare nel
mondo, cio che soltanto noi possiamo
offrire, perché nessuno puo
sostituirci in tale compito. Questo
comportamento si oppone a un
atteggiamento passivo, a una comoda
indifferenza o a un individualismo
chiuso nella ricerca del proprio
benessere personale, perché implica



un impegno continuo e un
complicarsi la vita per collaborare
alla formazione di un ambiente di
comunione. «Perché una cosa e
sentirsi costretti a vivere insieme,
un’altra e apprezzare la ricchezza e
la bellezza dei semi di vita comune
che devono essere cercati e coltivati
insieme»s.

Nel suo aspetto dinamico, il bene
comune sirealizza nelle ordinarie
attivita di ogni cittadino. Alla fin fine,
le condizioni sociali vengono stabilite
tramite le relazioni personali e il
lavoro, che possono contribuire
oppure pregiudicare un solido ordine
sociale, giuridico e di servizi (che, di
solito, coincide con i diritti umani
basilari, come I’alimentazione, la
casa, i trasporti...). Percio e
essenziale affrontare i nostri compiti
ordinari nel miglior modo possibile,
compiendoli con competenza e
passione. Come farlo? Educandoci e
sviluppando una consapevolezza piu



profonda della realta che ci circonda,
senza cadere nella trappola della
rassegnazione con il pretesto che le
nostre azioni non hanno alcuna
ripercussione. Cristo stesso stabilisce
le piccole azioni come metro del suo
giudizio (dare da mangiare, dare da
bere, vestire...) a favore dei piu
piccoli (i miei fratelli piu piccoli) (cfr
Mt 25, 31-46).

D’altra parte, il magistero della
Chiesa ha sempre reiterato la
chiamata dei cristiani a partecipare e
ad assumere responsabilita nella vita
pubblica. La constatazione che
abbiamo bisogno di una comunita
piu ampia dovrebbe portarci a
mettere insieme le forze per
promuovere meglio il bene comune
in comunione con gli altri. In tal
senso, Gesu ci offre ’esempio del
buon samaritano (cfr Lc 10, 25-37) il
quale, con le sue azioni, ci fa rendere
conto che «l’esistenza di ognuno di
noi e legata a quella degli altri: la vita



non é tempo che passa, ma tempo di
incontro»s.

Dall’insieme di tutti questi aspetti, ne
viene quello che possiamo chiamare
la dimensione intrinseca del bene
comune, che vuol dire
fondamentalmente vivere bene in
comunita. In altre parole, non basta
fare il bene agli altri, ma bisogna
volere fare il bene con gli altri. La
solidarieta va ben oltre la
responsabilita personale in un
impegno concreto: porta al desiderio
di stare con gli altri per aiutarli a
raggiungere iloro obiettivi. La forza
di questa prospettiva sta nel rendersi
conto che il bene comune non
consiste soltanto nelle condizioni
esterne, ma che su tale base e tramite
le relazioni si costruisce il bene
individuale e sociale.

La somma di molti “poco”

I1 semplice fatto di essere coscienti
che siamo in relazione gli uni con gli



altri & in sé un bene, nella misura in
cui porta la sicurezza di un ambiente
nel quale le carenze e gli errori
personali trovano negli altri sostegno
e aiuto per superarli. Quando, per
esempio, una comunita si compatta
di fronte a una calamita naturale,
collaborando per salvare le persone e
I’ambiente, nonostante il dolore, la
sofferenza o la stanchezza, si
sperimenta una pienezza interiore
per aver fatto il bene insieme e una
profonda condivisa gratitudine. La
sfida consiste nell’avere ogni giorno
la stessa intensita.

E certamente qualcosa di cui
abbiamo fatto esperienza, ma non é
sempre facile essere consapevoli del
bene che portano gli altri: forse, la
nostra tendenza e quella di risolvere
le cose per conto nostro, oppure
quella di chiedere un favore o farlo,
tenendo sempre il conto del dare e
dell’avere.



Crescere verso il bene comune
intrinseco, invece, richiede una
formazione che ci permetta di
entrare nella logica della gratuita
delle relazioni, della misericordia e
della comunione. «Godiamo di uno
spazio di corresponsabilita capace di
avviare e generare nuovi processi e
trasformazioni. Dobbiamo essere
parte attiva nella riabilitazione e nel
sostegno delle societa ferite. Oggi
siamo di fronte alla grande occasione
di esprimere il nostro essere fratelli,
di essere altri buoni samaritani che
prendono su di sé il dolore dei
fallimenti, invece di fomentare odi e
risentimenti. Come il viandante
occasionale della nostra storia, ci
vuole solo il desiderio gratuito, puro
e semplice di essere popolo, di essere
costanti e instancabili nell’impegno
di includere, di integrare, di
risollevare chi e caduto (...)
Alimentiamo cio che € buono e
mettiamoci al servizio del bene».



Cosl, gratuita e gratitudine si tengono
per mano: guidano la nostra
relazione con gli altri, fondandola
sulla nostra relazione con Dio. Una
relazione di figli grati e responsabili.

* %k ok

I1libro della Genesi ci rivela che
I'uomo e chiamato ad essere custode
e protagonista della creazione,
esercitando una signoria condivisa,
perché ricevuta da Dio, I'unico
Signore. Difatti, abbiamo ricevuto
tutto da Lui e non potremo mai
ringraziarlo in modo adeguato.
Tuttavia, cio che siamo in grado di
fare non € poco: con un
atteggiamento di grata accettazione
dei doni divini, siamo chiamati a
riconoscerli come tali, a curarli, farli
crescere e arricchire la creazione.
Questo atteggiamento di gratitudine
si estende all’accoglienza dell’altro
come dono e si manifesta nella
partecipazione e nella responsabilita



di ognuno per la costruzione del
bene comune, sia con le relazioni
quotidiane che nell’attivita pubblica,
e soprattutto nel fare il bene con gli
altri. E cosi che 'uomo attualizza e
realizza la sua condizione di essere
sociale, facendo splendere i legami di
fraternita mentre contribuisce alla
crescita degli altri.

[1] Compendio della dottrina sociale
della Chiesa, 26.

[2] Compendio della dottrina sociale
della Chiesa, 487.

[3] Compendio della dottrina sociale
della Chiesa, 149.

[4] Compendio della dottrina sociale
della Chiesa, 164.

[5] Francesco, Humana communitas,
6.

[6] Francesco, Videomessaggio al TED
2017 di Vancouver (26 aprile 2017):



L’Osservatore Romano (27 aprile
2017), p. 7.

[7] Francesco, Fratelli tutti, 77.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-
stesso-anche-tu-v-figli-grati/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-anche-tu-v-figli-grati/
https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-anche-tu-v-figli-grati/
https://opusdei.org/it-ch/article/va-e-fa-lo-stesso-anche-tu-v-figli-grati/

	"Va’ e fa’ lo stesso" (V): Figli grati

