
opusdei.org

La luce della fede
(IX): Uno di noi:
l’Incarnazione

La differenza tra credere o no
in Gesù Cristo non consiste
soltanto nel comprendere le sue
parole, ma nel riconoscere la
sua divinità e la sua umanità,
nell’incontrarsi davvero con lui
e nel riconoscerlo come nostra
via, verità e vita.

21/12/2018

Le nazioni celebrano i loro eroi e i
popoli ne ricordano le imprese, di



qualsiasi tipo esse siano state:
artistiche, belliche oppure di altro
genere. I mausolei ricordano i
ministri, i re o gli scopritori geniali;
le strade, i viali e le piazze portano
nomi di pittori, di musicisti, di
artisti...

Se gettiamo uno sguardo alla storia,
emergono fra tante ombre alcune
figure luminose che ingrandiscono il
cuore umano. Uomini straordinari
che hanno determinato, per esempio,
un progresso che non ammette passi
indietro nel campo delle scienze,
come Copernico o Newton; scrutatori
della coscienza che ci hanno lasciato
testimonianze perenni della
profondità del cuore umano, come
Agostino di Ippona o Fëdor
Dostoevskij; oppure pensatori
religiosi che hanno cercato di
scavare a fondo nei rapporti
dell’uomo con Dio e con la situazione
in cui hanno vissuto: la morale, il
culto, la società. Vi sono anche figure



che hanno suscitato meraviglia e che
sono state perseguitate per i loro
insegnamenti, come alcuni profeti
dell’Antico Testamento o come
Socrate nell’Atene antica. Nonostante
tutto ciò, la fede cristiana ha
l’audacia di dire che il suo fondatore
è infinitamente più grande di un
semplice genio religioso: come si
spiega?

Perché si è fatto uguale a Dio?

Se vogliamo comprendere la figura
di Cristo, almeno così come Egli si è
presentato e così come lo
concepiamo noi cristiani, in nessun
caso può essere interpretato soltanto
come un genio religioso che,
ancorato al passato, continua a
esortare, dalla sua cattedra della
storia, intorno alle verità universali,
come l’amore per il prossimo o la
misericordia verso i deboli. Cristo è
qualcosa e qualcuno di più, e per
addentrarci in questo mistero ci può



essere di aiuto una storia vera
accaduta meno di cento anni fa, della
quale sono protagoniste due donne,
madre e figlia.

Edith Stein era una filosofa tedesca
ebrea degli inizi del XX secolo. Di
straordinaria intelligenza, assai
presto collaborerà in alcune attività
universitarie e arriverà a lavorare
accanto a uno dei filosofi più famosi
del secolo: Edmund Husserl. Diverse
vicende della sua vita, amabilmente
narrate da lei stessa [1], la
condussero prima alla fede cristiana
e poi alla clausura nel Carmelo.
Morirà nel campo di concentramento
di Auschwitz nell’agosto del 1942,
offrendo la vita per il popolo ebreo e
per la sua fede cristiana.

Il giorno prima di entrare nel
Carmelo andò a salutare la famiglia.
Sua madre era una donna
straordinaria, ebrea di razza e di
religione, che con sorprendente



fortezza aveva portato avanti sia
un’attività commerciale del legname,
sia la famiglia, dopo la prematura
morte del marito. Non divenne mai
cristiana, come accadrà invece con le
figlie Rosa ed Edith. Eppure, pur non
credendo in Cristo, arrivò a capire la
centralità del suo mistero e la sua
inaudita pretesa.

«Il 12 ottobre fu l’ultimo giorno
trascorso a casa sua, il giorno del suo
compleanno e, inoltre, la festa
ebraica dei tabernacoli. Edith
accompagna sua madre alla
sinagoga. Per le due donne non fu
affatto un giorno facile. Sua madre
piangeva e diceva: “Perché l’hai
conosciuta [la fede cristiana]? Non
voglio dir nulla contro di Lui. Sarà
stato un uomo buono; ma perché si è
fatto Dio?”»[2].

Sarà stato un uomo buono; ma...
perché si è fatto Dio? Bestemmia o
verità assoluta: così si presentava la



figura di Gesù alla madre di Edith
Stein. Se fosse stato soltanto un uomo
buono, un sapiente antico, un
maestro di verità universali..., ma si
è fatto uguale a Dio. Questa
affermazione non può né deve
lasciare indifferente nessuno che
decida di avvicinarsi, usando
unicamente la ragione, alla figura di
Cristo. Ma, come può un uomo farsi
uguale a Dio?

Gesù Cristo, vero Dio e vero uomo

Questa affermazione sottolinea la
continuità di tutto il Nuovo
Testamento. Il vangelo di san Matteo
apre le sue pagine indicando,
mediante la genealogia, l’origine
ebraica di Gesù, la sua nascita
verginale e l’adempimento in Lui di
tutte le promesse: Egli restaurerà il
nostro rapporto con Dio. Attraverso
di Lui potremo rivolgerci a Dio con
fiducia. Anche il vangelo di san Luca
è esplicito in questo senso, e



riconosce non soltanto l’origine
ebraica di Gesù, ma la sua condizione
di figlio di Abramo: Gesù si presenta
così come salvatore di tutti gli
uomini. Questa è la sua aspirazione e
questa è la grandezza che noi
dobbiamo comunicare ai nostri
familiari, ai colleghi di lavoro e a
quelli che stanno attorno a noi: Gesù
è per tutti e ha per ciascuno di noi
una risposta personalissima.

Da parte sua il vangelo di Marco
presenta, fin dai primi versetti, la
rivoluzione dovuta all’irruzione di
Cristo nella storia. È arrivata la
buona novella, che non soltanto è
parola (dottrina), ma anche opere:
guarigioni e gesti, in definitiva, storia
di Dio con gli uomini e degli uomini
con Dio. Infine, il vangelo di
Giovanni è, se possibile, più chiaro in
questo manifestarsi della divinità di
Gesù nella sua umanità e fornisce
alcuni dettagli intorno alla sua



origine eterna, oltre che alla sua
incarnazione nel tempo.

Tutti i vangeli si concludono in un
modo identico: narrano l’ingiusta
morte di Gesù mediante una
dolorosa passione e la croce, vissuta
con amore e spirito di redenzione; ci
raccontano in maniera molto simile i
dettagli più minuti della sua
sepoltura e presentano, in diversi
modi, un fatto inaudito e mai prima
visto: la sua risurrezione, la prova
più eloquente della sua divinità.

La coscienza cristiana crede, e così
dicono esplicitamente sia i Vangeli
che la Tradizione della Chiesa, che il
corpo di Gesù non riposi in un
sepolcro, ma sia risuscitato a una vita
nuova[3]. Proprio per questo l’autore
della Lettera agli Ebrei afferma
categoricamente che Gesù è «lo
stesso ieri, oggi e sempre» (Eb 13, 8),
perché Egli vive per sempre e aspetta



di incontrarsi sino alla fine dei tempi
con ogni persona.

Gli scritti di san Paolo, insieme con
altre lettere e con l’Apocalisse,
completano il Nuovo Testamento.
Paolo non ha conosciuto i tempi in
cui Gesù percorreva la Galilea, non
era neppure sul Calvario o nel
cenacolo dopo la risurrezione di
Gesù. Perciò san Paolo è in qualche
modo un modello della sequela di
Gesù per tutti coloro che, come noi,
non hanno camminato con Cristo per
le strade della Galilea e della Giudea.

Chi è Gesù per san Paolo? Che cosa
ha rappresentato nella sua vita? La
chiave di tutta l’esistenza di san
Paolo è l’incontro con Cristo vivo; con
lui c’è un prima – Saulo – e un dopo –
Paolo –. Incontrare Gesù vuol dire
incontrare qualcuno che è vivo, non
un elenco di dottrine, una serie di
norme morali o una ideologia socio-
politica. Paolo non si è imbattuto in



un sapiente religioso, ma si è
incontrato con colui il quale tutto
considera spazzatura (cfr. Fil 3, 8),
colui che «mi ha amato e ha dato se
stesso per me» (Gal 2, 20), colui che
amorevolmente è rimasto con noi
per essere alimento di vita (cfr. 1 Cor
11, 23-27).

La differenza tra essere credente o
no in Cristo non consiste
esclusivamente nel comprendere
ogni sua parola, ma nel riconoscere
la sua divinità e la sua umanità,
incontrarsi davvero con lui e
riconoscerlo come nostra via, verità e
vita (cfr. Gv 14, 6).

Il centro della mia vita

«Ora è cosa normale trattare il
Salvatore del mondo in maniera
irriverente e irreale – predicava il
beato John Henry Newman –, come
se fosse un concetto o una opinione
personale; parlare di Lui in modo
così ristretto e di tanto poco profitto



come se sapessimo soltanto il suo
nome, anche se nella Scrittura
abbiamo parecchi dettagli della sua
esistenza reale fra noi – dei suoi
gesti, delle sue parole, delle sue
opere – in cui fissare gli occhi»[4]. Il
predicatore faceva riflettere i suoi
ascoltatori del primo terzo del XIX
secolo su una cosa sempre
particolarmente attuale: la
considerazione di un Cristo lontano,
morto perfino per i cristiani. Nel
migliore dei casi, un insieme di
norme perenni.

Per questo è logico che noi cristiani
vogliamo comprendere – e aiutare a
comprendere coloro che non
credono, ma vogliono comprendere –
la centralità di Gesù in ogni mente e
in ogni cuore di credente.

«Fino a quando non coglieremo
questo – concludeva il beato
Newman –, fino a quando non la
smetteremo con le vaghe



affermazioni intorno al suo amore,
alla sua disponibilità ad accogliere i
peccatori, favorendo il pentimento e
dando gli aiuti spirituali, e cose del
genere, e non cominceremo a
considerarlo, in concreto, con le sue
vere parole, quelle che appaiono
nella Scrittura, non avremo tratto dal
Vangelo i benefici che esse ci offrono.
Non solo, ma probabilmente la
nostra fede corre un certo pericolo,
perché se il pensiero di Cristo non è
altro che una creazione della nostra
mente, è da temere che un po’ per
volta questa fede si vada spegnendo,
si alteri o rimanga incompleta»[5].

Cristo presente in ogni cristiano.
Cristo vivo. In questo stesso senso si
esprimeva san Josemaría con parole
vibranti quando si riferiva alla
formazione dei giovani: «Facciamo
entrare Cristo nei nostri cuori e nei
cuori dei ragazzi. Peccato!
Frequentano i sacramenti, si
comportano molto bene, studiano,



però... la Fede è morta. Gesù – non lo
dicono con la bocca, lo dicono con la
mancanza di coerenza nei loro atti –,
Gesù è vissuto XX secoli fa... – È
vissuto? Iesus Christus heri, et hodie:
ipse et in saecula; Gesù Cristo oggi è
lo stesso di ieri, e lo sarà per i secoli
(cf. Eb 13, 8). Gesù Cristo vive con
una carne come la mia, ma gloriosa;
con un cuore di carne come il mio.
Scio enim quod Redemptor meus
vivit, so che il mio Redentore è vivo
(cf. Gb 19, 25). Il mio Redentore, il
mio Amico, il mio Padre, il mio Re, il
mio Dio, il mio Amore vive! Si
preoccupa di me. Mi ama più di
quella benedetta donna – mia madre
– che mi ha messo al mondo [...]»[6].

Cristo nacque a Betlemme, si formò a
Nazaret, predicò in Galilea e in
Giudea e trovò la morte a
Gerusalemme. Cristo risuscitò da
morte e vive per sempre. Per questo i
primi cristiani cambiarono il giorno
del culto alla domenica, si



allontanarono dal tempio e dalle
consuetudini giudaiche che tanto
amavano e consacrarono la loro vita
fino ad accettare, molti di loro, una
fine violenta e dolorosa.. Cristo era
sempre con loro, e faceva della loro
esistenza una vita fondata
sull’amore.

Cristo presente in ogni uomo

Elie Wiesel, premio Nobel della Pace
nel 1986, quando era ancora
adolescente fu confinato in un campo
di concentramento durante la
seconda guerra mondiale. Lì visse
un’esperienza che lo segnò per tutta
la vita: un bambino fu impiccato in
quel campo. Mentre questi si
dibatteva tra la vita e la morte, si udì
una voce esclamare: Dov’è Dio? Elie
in quel momento sentì dentro di sé:
«Dov’è? È qui. Impiccato su questo
patibolo!».

Elie Wiesel non era cattolico né
cristiano; eppure seppe ascoltare



dentro di sé la voce di Dio. Quando
c’è innocenza di vita è possibile
capire la solidarietà di Dio con
ciascuno degli uomini. Forse oggi,
come sempre, c’è la tendenza di dare
a Dio la colpa dei nostri guai – perché
ha permesso che mi succeda questo?
– però anime innocenti hanno
compreso che, in qualche modo, Dio
soffre con ogni persona. Dio è
accanto a ogni anima che soffre.

Noi credenti, inoltre, conosciamo la
parola evangelica. In san Matteo
troviamo che Gesù afferma
esplicitamente quello che Wiesel e
tanti altri hanno intuito. Gesù si
identifica con gli assettati e gli
affamati, con i pellegrini e i
forestieri, con quanti attraversano
qualche difficoltà (cf. Mt 25). Egli
afferma che quando abbiamo vestito
qualcuno, abbiamo vestito Lui;
quando diamo da mangiare a un
affamato, è Lui che facciamo
mangiare; quando diamo da bere un



bicchiere d’acqua all’assetato, ci
rendiamo meritevoli della vita
eterna perché proprio Lui serviamo.

Cristo rimane nella storia quale vero
Dio, ma anche quale vero uomo; non
abbandona né abbandonerà mai
l’umanità assunta in Maria. Per
questo motivo Gesù rimane unito in
maniera misteriosa agli uomini suoi
fratelli, e in modo molto speciale a
chi soffre nel corpo e nell’anima.

Da questa convinzione nasce e
scaturisce tutto lo spirito di carità
che spontaneamente i cristiani
cercano di vivere: riconoscere Cristo
nell’altro e praticare nei suoi
confronti la carità come se si
trattasse di Cristo stesso. Da tale
certezza deriva la preoccupazione
dei credenti per coloro che più
hanno bisogno, e che in ogni caso e
necessariamente occuperanno un
posto privilegiato nel cuore della
Chiesa.



Maria, Vergine e Madre

Intimamente unito al mistero di
Cristo – Dio e uomo – c’è il mistero di
Maria,Vergine e Madre. Forse oggi è
particolarmente difficile
comprendere Maria, perché ella è
definita da due aspetti attualmente
rifiutati in molti ambienti: la
verginità e la maternità.

La fede dei cristiani confessa che
santa Maria concepì Gesù
verginalmente. Evidentemente si
tratta di una affermazione di fede
che trova fondamento nei testi
evangelici. San Matteo dice
esplicitamente che la concezione di
Gesù fu opera dello Spirito Santo nel
seno di Maria; san Luca afferma
esplicitamente questo mistero
nell’annunciazione di Gabriele; san
Giovanni conclude che il Verbo si
fece carne non mediante l’umana e
normale generazione. D’altra parte la



Chiesa ha continuamente affermato
la nascita verginale di Gesù.

Infine, Maria è anche madre, madre
di Gesù, vero Dio e vero uomo.
L’intima unione di Gesù con ogni
uomo e l’incarico esplicito che Egli
diede a sua Madre dalla Croce,
legano la Vergine a ogni credente
come madre. In punto di morte Gesù
affida sua madre all’apostolo
Giovanni e affida Giovanni a sua
madre (cf. Gv 19, 26-27). In tal modo,
come ha interpretato la Chiesa, Gesù
dichiarava Maria madre di tutti gli
uomini e donne e affidava loro la
custodia della figura centrale di
Maria per alimentare la fede dei
popoli. La devozione verso Maria
non è facoltativa o marginale, perché
incontrarsi con Gesù significa
riceverla come madre, e incontrarsi
con Maria vuol dire essere condotti
continuamente verso l’affettuosa
misericordia del cuore di Gesù,



perché «a Gesù si va e si “ritorna”
sempre per Maria»[7].

Fulgencio Espá

* * *

BIBLIOGRAFIA:

– Catechismo della Chiesa Cattolica,
484-570, 720-726 e 963-975.

– Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, nn. 85-94.

– Tema 9. La incarnazione, in
Riassunti di Fede cristiana
(www.opusdei.it).

– Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
gentium, nn. 55-66.

– Giovanni Paolo II, Enc. Redemptoris
Mater (25-III-1987), n. 8.

* * *



– Benedetto XVI-Joseph Ratzinger,
Gesù di Nazaret, Rizzoli, Milano 2007,
Introduzione e cap. 10.

– Newman J. H., Sermones
Parroquiales/3, Encuentro, Madrid
2009.

– Santa Teresa Benedetta della Croce
– Edith Stein, Estrellas amarillas,
Editorial Espiritualidad, Madrid
1973.

– Bastero de Elizalde J. L., María,
Madre del Redentor, 2ª ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

– F. Ocáriz – L. F. Mateo Seco – J. A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3ª
ed., Eunsa, Pamplona 2004.

– Ponce Cuéllar M., María, Madre del
Redentore e Madre della Chiesa, 2ª
ed., Herder, Barcelona 2001.



[1]Cfr. Santa Teresa Benedetta della
Croce – Edith Stein, Estrellas
amarillas, Editorial Espiritualidad,
Madrid 1973.

[2]Cfr. Biografia di Santa Teresa
Benedetta della Croce – Edith Stein,
redatta in occasione della sua
canonizzazione l’11 ottobre 1998,
pubblicata in www.vatican.va.

[3]Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 638 e ss.

[4]J. H. Newman, Sermones
Parroquiales/3, Encuentro, Madrid
2009, p. 137.

[5]Ibid., p. 137. Poi aggiunge: «Se
contempliamo Cristo com’è rivelato
nei vangeli – il Cristo che esiste lì, al
di là della nostra immaginazione – e
vediamo che è un essere che vive per
davvero, che davvero passò sulla
terra come chiunque di noi, alla fine
crederemo in Lui con una
convinzione, una fiducia e una



integrità altrettanto indistruttibile
come il credere nei nostri stessi
sensi. Per un cristiano, non è
possibile meditare il Vangelo senza
sentire, al di là di ogni dubbio, che il
soggetto di tutto il Vangelo è Dio».

[6]San Josemaría, Istruzione 9-I-1935,
n. 248, citato in Camino. Edición
críitico-histórica, Rialp, Madrid 2002,
p. 732.

[7]San Josemaría, Cammino, n. 495.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/uno-di-noi-
lincarnazione/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/uno-di-noi-lincarnazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/uno-di-noi-lincarnazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/uno-di-noi-lincarnazione/

	La luce della fede (IX): Uno di noi: l’Incarnazione

