
opusdei.org

Una fedeltà che si
rinnova

La festa di san Giuseppe pone
dinanzi al nostro sguardo la
bellezza di una vita fedele.
Giuseppe si fidava di Dio: per
questo gli è stato possibile
essere il suo uomo di fiducia
sulla terra per prendersi cura di
Maria e di Gesù, e ora dal cielo
è un padre buono che vigila
sulla nostra fedeltà.

25/03/2017

San Giuseppe, vir fidelis et iustus (cfr.
Pro 28, 20), era fedele e giusto grazie



all’amore che riempiva la sua anima
e gli faceva amare le vie che la
Provvidenza divina aveva tracciato
per lui. «Giuseppe si abbandonò
senza riserve all’azione di Dio, ma
non rifiutò mai di riflettere sui fatti, e
in tal modo ottenne dal Signore quel
grado di intelligenza delle opere di
Dio che costituisce la vera sapienza.
E così apprese a poco a poco che i
disegni soprannaturali hanno una
coerenza divina, sovente in
contraddizione con i piani
umani»[1]. San Giuseppe dovette
rinnovare la sua fedeltà durante il
percorso umano del Verbo divino:
nella sorpresa per l’annunciazione,
durante il censimento a Betlemme,
nell’affrontare la fuga in Egitto e
anche quando perse il bambino a
Gerusalemme per poi ritrovarlo nel
tempio... Con una obbedienza
intelligente, rapida e lieta, fece
quanto Dio gli andava chiedendo.



Durante l’esistenza la fedeltà si
rinnova. Una persona sposata
rinnova il suo amore ogni giorno e in
modo speciale in alcuni anniversari.
Così l’amore cresce sempre di più.
Quando si segue una chiamata di
Gesù, si mette in atto anche una
decisione di donarsi per amore.
Quando per la prima volta si dice di
sì alla chiamata, non è del tutto
chiaro ciò che Dio chiederà, ma chi è
chiamato vuole già darsi del tutto e
per sempre.

Una forza che conquista il tempo

«Sei stato fedele nel poco, ti darò
autorità su molto; prendi parte alla
gioia del tuo padrone» (Mt 25, 21). La
conclusione della parabola dei talenti
mette in rapporto la fedeltà con la
gioia del Signore, dopo aver
sottolineato l’importanza delle cose
piccole. La fedeltà porta dal piccolo
al grande, dalla cura di ciò che ci
viene affidato sulla terra fino alla



gloria eterna. La fedeltà consiste nel
compimento delle cose nelle quali
ognuno di noi si è impegnato; è una
virtù che va unita alla veracità e
all’affidabilità, perché c’è una
coerenza fra la parola data da una
persona fedele e le sue azioni. Però la
fedeltà che apre le porte del Cielo va
al di là della semplice conformità e
riguarda la totalità dell’esistenza: è
una virtù che si mette alla prova nel
tempo, attraverso la chiarezza della
propria identità personale e delle
relazioni con Dio e con gli altri.

La fedeltà, infatti, ha un aspetto
dinamico: l’esistenza umana è
soggetta a cambiamenti e la fedeltà è
una specie di forza che conquista il
tempo, non per rigidità o inerzia, ma
in modo creativo, inserendo le nuove
circostanze quotidiane nel proprio
impegno e dando così continuità,
sicurezza e fecondità all’esistenza,
per entrare nella felicità del Cielo. In
definitiva, «la fedeltà è la perfezione



dell’amore»[2] e redime il tempo (cfr.
Ef 5, 16).

La Scrittura dimostra che l’aspetto
incondizionato della fedeltà è una
risposta alla fedeltà di Dio.
L’Alleanza con Dio, la fedeltà di
Cristo, sono fondamento e modello
della fedeltà dell’uomo. Ogni fedeltà
autentica è unita alla prima fedeltà,
quella di Dio, e a sua volta esiste
un’intima relazione tra la fedeltà a
Dio e la fedeltà agli altri.

Dio ha un progetto per ogni persona,
anche se questa non lo conosce e non
sempre ha la consapevolezza che Dio
premierà la fedeltà alla propria
vocazione e alla propria missione,
che ne fa un essere ricreato dalla
grazia. «Al vincitore darò la manna
nascosta e una pietruzza bianca sulla
quale sta scritto un nome nuovo, che
nessuno conosce all’infuori di chi la
riceve» (Ap 2, 17). Una pietruzza
bianca si dava ai vincitori dei giochi



sportivi; una pietruzza bianca
serviva nei tribunali per assolvere
l’accusato; una pietra col
contrassegno serviva da biglietto
d’ingresso alle feste private. La mia
fedeltà mi renderà vincitore e mi
permetterà di entrare alla festa
divina, purificato dalla grazia: «Beati
gli invitati al banchetto delle nozze
dell’Agnello» (Ap 19, 9). L’obiettivo
della mia fedeltà è partecipare alla
vita di Dio, con la piena
instaurazione di un Regno che è
amore.

Dio è fedele

L’Antico Testamento insiste sulla
fedeltà di Dio, precisando che è emet
ed hesed, vero e misericordioso: la
sua misericordia è grande come il
Cielo e la sua fedeltà come dalla terra
alle nubi (cfr. Sal 53; Dt 7, 9; 32, 4; Is
49, 7; Sal 144, 13). La fedeltà va unita
alla rivelazione di Dio. Nel dire il suo
nome, Dio rivela, nello stesso tempo,



la sua fedeltà, che è di sempre e per
sempre. Lo è rispetto al passato ,
perché è il Dio dei nostri padri; lo è
per l’avvenire, perché è sempre con
noi (cfr. Es 3, 6.12). «Dio, che rivela il
suo Nome - “Io sono” -, si rivela come
Dio che è sempre là, presente accanto
al suo popolo per salvarlo»[3].

Dio è sempre presente e mantiene
sempre le sue promesse[4]. Da qui
l’importanza di avere la
consapevolezza della presenza di
Dio, una delle prime cose che si
imparano nella vita interiore: le
preghiere giaculatorie, gli sguardi
rivolti alle immagini della Madonna
sono modi particolari di concretare
durante il lavoro la presenza di chi ci
ha scelto, ci ha creato, ci mantiene
nell’essere, ci guarda con amore di
Padre. La fedeltà di Dio è
conseguenza di questo amore, vale a
dire, del suo stesso essere: «Dio,
“Colui che è”, si è rivelato a Israele
come colui che è “ricco di grazia e di



fedeltà” (Es 34, 6). Questi due termini
esprimono in modo sintetico le
ricchezze del Nome divino»[5].
Quando siamo fedeli, somigliamo di
più a quel Dio che è amore ed è
sempre fedele. «Dio aggiunge alla
vita santa di coloro che compiono la
sua volontà una dimensione
insospettata: quella veramente
importante, quella che dà valore a
tutte le cose, quella divina. Alla vita
umile e santa di Giuseppe, Dio
aggiunse – mi si permetta di parlare
così – la vita della Vergine Maria e
quella di Gesù, nostro Signore. Dio
non si fa battere in generosità»[6].

La nostra fedeltà poggia sulla
fedeltà di Dio

Noi cristiani manteniamo ferma la
confessione della nostra speranza,
perché fedele è Colui che ha fatto la
promessa (cfr. Eb 10, 23; 11, 11) e ci
ha chiamato: «Colui che vi chiama è
fedele e farà tutto questo» (1 Ts 5,



24). Egli è il fondamento della nostra
fedeltà. San Paolo non ha remore
nell’applicare questa fedeltà divina a
quella di Cristo: «Ma il Signore è
fedele; Egli vi confermerà e vi
custodirà dal maligno» (2 Ts 3, 3).
Affermiamo che Gesù è lo stesso ieri,
oggi e sempre: «Iesus Christus heri et
hodie idem, et in sæcula!» (Eb 13, 8).

La nostra vita non è sempre facile,
non è un cammino tutto rose e fiori.
Dio considera la sofferenza parte di
ogni fedeltà; lo insegna san Pietro:
«anche quelli che soffrono secondo il
volere di Dio, si mettano nelle mani
del loro Creatore fedele e continuino
a fare il bene» (1 Pt 4, 19). Siamo
segnati dalle conseguenze del
peccato originale. La nostra fedeltà si
costruisce in particolare mediante
l’accettazione delle nostre colpe e la
nostra richiesta di perdono: «se
riconosciamo i nostri peccati, Egli
che è fedele e giusto ci perdonerà e ci
purificherà da ogni colpa» (1 Gv 1, 9).



Questo è essenziale nella nostra vita:
per essere fedele è necessario
riconoscere le mancanze personali,
perché abbiamo bisogno di una
purificazione del cuore. Se
nell’avvicinarci al Signore non
cominciassimo dicendo «mea culpa»,
come facciamo nella Santa Messa,
non otterremmo nulla.

La nostra fedeltà è la risposta a una
chiamata di Dio, che è fedele e ci
vuole divinizzare dandoci lo Spirito
Santo. San Paolo afferma molto
opportunamente che il senso
vocazionale della nostra esistenza si
sviluppa attraverso la fedeltà divina:
«Fedele è Dio, dal quale siete stati
chiamati alla comunione del Figlio
suo Gesù Cristo, Signore nostro» (1
Cor 1, 9; 10, 13). Dio non ci deluderà
mai. Soltanto Lui merita un amore
assoluto, perché è un amore che va
oltre la morte.

Dio è buono



Per essere autenticamente fedeli,
anche nelle situazioni difficili,
dobbiamo davvero renderci conto
che Dio è infinitamente buono.
Questa meraviglia si scopre
nell’orazione, nei sacramenti, nel
rapporto con gli altri. C’è un primato
assoluto della grazia, dono del Dio di
misericordia, che vivifica ogni
fedeltà: «nos diligimus, quoniam ipse
prior dilexit nos» (1 Gv 4, 19), noi
amiamo, perché Egli ci ha amati per
primo. Ci ama Dio Padre
amantissimo, che ci ha inviato suo
Figlio Gesù. «Dio ha tanto amato il
mondo da dare il suo Figlio
Unigenito, perché chiunque crede in
Lui non muoia, ma abbia la vita
eterna» (Gv 3, 16).

La fedeltà si fonda sull’amore di Dio
ed è la perfezione dell’amore.
«L’amore della nostra gioventù, che
con la grazia di Dio gli abbiamo dato
generosamente, non glielo
toglieremo col passare degli anni. La



fedeltà è la perfezione dell’amore: al
fondo di tutte le pene che possono
esserci nella vita di un’anima donata
a Dio, c’è sempre un punto di
corruzione e di impurità. Se la
fedeltà è integra e senza crepe, sarà
gioiosa e indiscussa»[7].

Dice il Signore che lo Spirito Santo
accuserà il mondo «quanto al
peccato, perché non credono in
me» (Gv 16, 9). Possiamo ritenere
questa affermazione come riferita
non soltanto al fatto di non credere
che Cristo è Dio e uomo vero, ma
anche al “peccato” di non confidare
pienamente nel suo amore per noi.
Forse non riusciamo a inserire
pienamente nella nostra vita queste
parole, un po’ misteriose, di san
Paolo: «quod autem nunc vivo in
carne, in fide vivo Filii Dei, qui dilexit
me et tradidit seipsum pro me» (Gal 2,
20). È bene, dunque, che ci
domandiamo: la vita che vivo ora
nella carne, la vivo nella fede del



Figlio di Dio, che mi ha amato e ha
dato se stesso per me?

Credere nell'amore di Dio

Abbiamo fede per dono di Dio, e
grazie a essa sappiamo che Dio è
amore e che questo amore si è
manifestato soprattutto nell’amore di
Gesù, che è morto per ognuno di noi,
si dà a noi nell’Eucaristia e rimane
con noi in ogni momento come amico
e fratello. Possiamo veramente dire
con san Josemaría le tre parole che
condensano un pensiero di san
Paolo: omnia in bonum! (cfr. Rm 8,
28), perché vogliamo amare Dio e per
quelli che lo amano tutte le cose
cooperano in qualche modo al bene,
anche se non sempre ce ne rendiamo
conto. Credere nell’amore di Dio è a
tal punto fondamentale che san
Giovanni riassume così l’esperienza
degli Apostoli nel rapporto con Gesù:
«noi abbiamo riconosciuto e creduto
all’amore che Dio ha per noi» (1 Gv 4,



16). «La fede cristiana è, dunque,
fede nell’Amore pieno, nel suo potere
efficace, nella sua capacità di
trasformare il mondo e di illuminare
il tempo»[8]. Il volto di questo Amore
si manifesta a noi in Cristo, nella sua
donazione per noi, per la nostra
salvezza. Papa Francesco, parlando
di san Pietro, dice che forse la più
grande tentazione del demonio era
quella di insinuare in lui «l’idea di
non considerarsi degno di essere
amico di Gesù Cristo, perché lo aveva
tradito».

Però il Signore è fedele. «L’amicizia –
aggiunge il Papa – possiede questa
grazia: che un amico che è più fedele
può, con la sua fedeltà, rendere
fedele l’altro che non lo è tanto. E se
si tratta di Gesù, Lui più di chiunque
altro ha il potere di rendere fedeli i
suoi amici»[9].

San Josemaría univa la certezza
dell’amore divino con il profondo



senso della filiazione divina: «Che
fiducia, che tranquillità e che
ottimismo vi darà, in mezzo alle
difficoltà, sentirvi figli di un Padre
che sa tutto e che può tutto»[10].
Tuttavia, pur credendo queste cose,
tante volte diventiamo nervosi,
inquieti alle prese con le difficoltà,
con i nostri errori e i nostri limiti,
con le contrarietà e le
incomprensioni. È umanamente
logico, ma è segno che ancora non
crediamo pienamente che, in ogni
momento, Dio ci sostiene con un
amore infinito, che tutto sa e tutto
può: Egli è «interior intimo meo»[11],
più intimo a me di me stesso. «Vivere
della fede: queste parole, che
saranno poi tanto spesso tema di
meditazione per l’apostolo Paolo, le
vediamo realizzate perfettamente in
san Giuseppe. Egli non compie la
volontà di Dio esteriormente,
formalisticamente, ma in modo
spontaneo e profondo. La legge che
osservava ogni ebreo praticante non



era per lui soltanto un codice o una
fredda raccolta di precetti: era
l’espressione della volontà del Dio
vivo. Ed è per questo che Giuseppe
seppe riconoscere la voce del Signore
quando essa gli si manifestò inattesa
e sorprendente»[12]. Se ci
preoccupiamo troppo, vuol dire che,
in fondo, la sicurezza e la pace – che
tutti naturalmente desideriamo – le
riponiamo di fatto, in una certa
misura, ancora in noi stessi: che le
cose ci vadano bene, che la salute sia
buona, che il nostro lavoro sia quello
che ci conviene, che gli altri ci
apprezzino... anche nell’apostolato. E
Gesù? Abbiamo ancora in noi questo
«peccato» sul quale soltanto lo
Spirito Santo ci può, prima di tutto,
«illuminare» e, poi, guarire mediante
la perfezione della carità: così
crederemo pienamente nell’amore
del Signore.

Sant’Agostino commenta le parole
del Signore nel vangelo di san



Giovanni affermando che Dio porrà
in noi l’amore di cui abbiamo
bisogno: «[Gesù] disse: “Egli [lo
Spirito Santo] illuminerà il mondo”,
come se dicesse: Egli verserà la carità
nei vostri cuori»[13]. La pienezza
della carità è la santità, che
raggiungeremo solamente in Cielo.
Con la grazia dello Spirito Santo e la
nostra generosa risposta, già in
questa vita possiamo crescere molto
di più nella fede che opera mediante
la carità. Per questa crescita è
indispensabile ancorare tutta la
nostra sicurezza nell’amore di Dio.

Con la forza della carità

La fede nell’amore di Cristo ci
conduce a una tranquillità piena di
amore per la Trinità Beatissima.
Niente induce tanto ad amare come il
sapersi amato da quel Dio che ci
vuole far entrare nella corrente
trinitaria del suo Amore. Nella
misura del nostro amore di Dio, con



la fede nel suo amore per tutti e per
ciascuno, noi amiamo gli altri
vedendo in loro persone amate da
Dio. È la carità a dar vita e forza alle
opere; senza la carità, le opere a
favore degli altri si riducono a
semplice altruismo o a un egoismo
nascosto: «Se anche distribuissi tutte
le mie sostanze e dessi il mio corpo
per essere bruciato, ma non avessi la
carità, niente mi giova. La carità è
paziente, è benigna la carità; non è
invidiosa la carità, non si vanta, non
si gonfia, non manca di rispetto, non
cerca il suo interesse, non si adira,
non tiene conto del male ricevuto,
non gode dell’ingiustizia, ma si
compiace della verità. Tutto copre,
tutto crede, tutto spera, tutto
sopporta» (1 Cor 13, 4-7).

Come arrivare a questa carità? «Non
è possibile amare l’umanità intera –
noi amiamo tutte le anime, e non
respingiamo nessuno – se non dalla
Croce»[14]. Soltanto dalla Croce è



possibile amare l’umanità intera. La
croce porta a dimenticare se stesso,
cosa che impossibile se non per
amore di Dio, sapendo di essere
amati da Lui. «Vi do un
comandamento nuovo: che vi amiate
gli uni gli altri; come io vi ho amato,
così amatevi anche voi gli uni gli
altri. Da questo tutti sapranno che
siete miei discepoli, se avrete amore
gli uni per gli altri» (Gv 13, 34-35).

Nei momenti in cui scompaiono i
motivi umani di sicurezza e di gioia,
è decisiva la fede nell’amore di Dio,
un amore che si vede soltanto con gli
occhi della fede: «La coscienza della
grandezza della dignità umana –
particolarmente eminente e
ineffabile, per il fatto di essere stati
fatti, per la grazia, figli di Dio –
forma, assieme all’umiltà, una cosa
sola nel cristiano, dato che non sono
le nostre forze a salvarci e a darci la
vita, bensì il favore divino. Questa è
una verità da non dimenticare mai,



perché altrimenti la divinizzazione
scadrebbe in presunzione vana, in
superbia e, prima o poi, in un
completo crollo spirituale causato
dall’esperienza della propria
debolezza e della propria
miseria»[15].

La felicità

Il nostro amore poggia sulla fede
nell’amore divino. La libertà è
inserita nella fedeltà, dato che non
esiste vera perseveranza senza
amore. Soltanto grazie a questo
amore persiste la fedeltà:
«innamòrati e non “lo” lascerai»[16].
E con la fedeltà, la gioia, anche
quando compare la sofferenza fisica
o spirituale: con la fede nell’amore
divino, «un figlio di Dio, un cristiano
che vive una vita di fede, può soffrire
e piangere: può avere motivi per
lamentarsi; ma mai per essere
triste»[17].



La «prima canonizzazione» è stata
quella del buon ladrone. Le poche
parole del Signore sulla croce, da
dove amava il mondo intero, mentre
dava la sua vita per la salvezza di
tutti quelli che avrebbero accolto la
grazia, ci insegnano che fedeltà fa
rima con felicità. «La felicità – diceva
san Josemaría – è dovuta alla fedeltà
nel cammino cristiano»[18]. Infatti,
la fedeltà consiste nello stare sempre
con Gesù e non lasciarlo mai. In Cielo
vivremo il grande mistero della
nostra divinizzazione, saremo più
pienamente figli nel Figlio.
Rivolgendosi al buon ladrone, nostro
Signore profetizza: «hodie mecum
eris in paradiso» (Lc 23, 43): e quello
stesso giorno egli sarà con Gesù nel
paradiso. Paradiso è una parola di
origine persiana che significa
giardino o parco: è carica del senso
della felicità. Ecco perché la Genesi
parla del giardino dell'Eden (Cfr. Gn
2, 8). In bocca a Gesù, annunciare al
buon ladrone il paradiso è anche un



modo di dirgli che lo aspetta, accanto
a lui e immediatamente, la felicità.
«Da Giuseppe il cristiano impara che
cosa significa essere di Dio ed essere
pienamente inserito tra gli uomini,
santificando il mondo. Frequentate
Giuseppe e incontrerete Maria, che
riempì sempre di pace la bottega di
Nazaret»[19].

Testo: Guillaume Derville

Fotografie: Ismael Martínez Sánchez

[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 42.

[2] San Josemaría, Lettera 24-III-1931,
n. 45.

[3] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 207.

[4] Cfr. ibid., n. 212.

[5] Ibid., n. 214.



[6] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 40.

[7] San Josemaría, Lettera 24-III-1931,
n. 45.

[8] Papa Francesco, Lumen Fidei, n.
15.

[9] Papa Francesco, Discorso, 2-
III-2017.

[10] San Josemaría, Lettera 9-I-1959,
n. 60.

[11] Sant’Agostino, Le confessioni, III,
n. 6.

[12] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 41.

[13] Sant’Agostino, In Ioannis
Evangelium tractatus, 95, 1.

[14] San Josemaría, In dialogo con il
Signore, p. 146 (AGP, Biblioteca, P09).



[15] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 133.

[16] San Josemaría, Cammino, n. 999.

[17] San Josemaría, “Las riquezas de
la fe”, pubblicato su ABC, 2-XI-1969.

[18] Cfr. San Josemaría, Amici di Dio,
n. 189.

[19] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 56.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/una-fedelta-
che-si-rinnova/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/una-fedelta-che-si-rinnova/
https://opusdei.org/it-ch/article/una-fedelta-che-si-rinnova/
https://opusdei.org/it-ch/article/una-fedelta-che-si-rinnova/

	Una fedeltà che si rinnova

