
opusdei.org

Un invito sempre
valido

Ogni santo è un progetto di Dio
per annunciare il Vangelo nel
suo tempo. Quali aspetti della
vita di Gesù vogliono incarnare
i fedeli dell'Opus Dei? In cosa
consiste la vocazione all’Opus
Dei? Cos’è la santificazione del
lavoro?

20/04/2021

Quando quel re ha scelto gli invitati
al matrimonio di suo figlio, ha
pensato di scrivere ad amici e
persone care, che pensava sarebbero



state felici di lasciare ciò che
avessero tra le mani per condividere
la gioia della festa. Ma si era
ingannato. Come sottolinea
laconicamente il testo evangelico:
«Non vollero andare» (Mt 22,3). Al re
parve che ci fosse stato un malinteso
e così mandò altri servi a dire, questa
volta più esplicitamente: «Ecco ho
preparato il mio pranzo; i miei buoi e
i miei animali ingrassati sono già
macellati e tutto è pronto; venite alle
nozze» (v. 4). Ma la risposta è ancora
più dolorosa (cfr vv. 5-6). Questa
parabola proposta da Gesù è simile a
quella dei vignaioli, che san Matteo
riporta poco prima nel suo Vangelo
(cfr. Mt 21,33-40). Sebbene in
entrambe le occasioni il Signore si sia
rivolto alle autorità di Israele,
continua a far risuonare le sue
parole nel corso della storia. In che
senso siamo stati invitati anche noi
alle nozze del figlio del re o a
lavorare nella vigna? Cosa vuole dire
a noi Gesù con quelle parole?



Forse vuole semplicemente
ricordarci che la nostra esistenza
acquista il suo pieno valore fintanto
che il rapporto con Dio, la coscienza
di essere figli e chiamati a
trasformare il mondo a immagine del
suo amore rimangono vivi e attuali.
Così, ci incoraggia a mantenere «la
consapevolezza e la responsabilità
dinanzi a questo dono, sostenute
dalla giovinezza dello spirito»[1].
Poiché non siamo migliori delle
persone che ascoltavano Gesù,
corriamo anche noi il rischio di
cadere nel comportamento descritto
nelle sue parabole. E invece: il sogno
di poter vivere da figli di Dio merita
di voler mantenere sempre giovane
la nostra risposta d'amore.

Ciò che l'Opus Dei ricorda

In Gaudete et exsultate, il Papa ha
ricordato che «ogni santo è una
missione; è un progetto del Padre per
riflettere e incarnare, in un momento



determinato della storia, un aspetto
del Vangelo»[2] . In questo senso san
Josemaría diceva che il messaggio
dell'Opus Dei è «antico come il
Vangelo e nuovo come il Vangelo»[3].
Infatti non fa che ricordare ciò che è
già presente nella vita e nel
messaggio del Signore. In realtà, tutti
i cristiani sono chiamati a
rispecchiare Gesù Cristo, rendendolo
presente nel mondo; questa è l'opera
dello Spirito Santo nell'anima e nella
Chiesa (cfr. 2 Co 3, 18). Tuttavia, la
vocazione di ciascuno può portarlo a
«riprodurre nella propria esistenza
diversi aspetti della vita terrena di
Gesù: la vita nascosta, la vita
comunitaria, la vicinanza agli ultimi,
la povertà e altre manifestazioni del
suo donarsi per amore»[4]. Così, ogni
santo - e, in ultima analisi, ogni
cristiano - «è un messaggio che lo
Spirito Santo trae dalla ricchezza di
Gesù Cristo e dona al suo popolo»[5].



Quali aspetti della vita di Cristo vuole
incarnare la vita dei fedeli dell'Opus
Dei? Qual è il messaggio che il
Paraclito vuole ricordare ai loro
contemporanei? In vista del
centenario dell'Opera è opportuno
porsi queste domande e
approfondire ciò che Dio vuole dire
al mondo con il messaggio
dell'Opera, rivolto anche a persone e
luoghi che forse non ne hanno mai
sentito parlare.

Nel tentativo di spiegare
l’illuminazione che san Josemaría ha
ricevuto il 2 ottobre 1928, alcuni
artisti hanno voluto vederla in
relazione con la bottega di Nazaret,
luogo in cui Gesù e Giuseppe
lavoravano e trascorrevano le loro
giornate. In effetti, con il messaggio
dell'Opera lo Spirito Santo ricorda a
tutti che noi cristiani siamo chiamati
all'unione con Dio nella vita
ordinaria, che il Signore viene a
cercarci tutti e che, proprio per



questo, il mondo è un luogo - anzi, un
mezzo - di santificazione. Come a
Betlemme, Egitto e Nazaret erano
uniti cielo e terra, così nei luoghi in
cui scorre la nostra esistenza
possiamo incontrare Dio e
riconciliare con lui la creazione.
Scriveva san Josemaría in una delle
sue lettere: «Veniamo a santificare
ogni onesta occupazione: il lavoro
ordinario, proprio nel mondo, con
stile laicale e secolare, al servizio
della Santa Chiesa, del Romano
Pontefice e di tutte le anime»[6].

Come per sviluppare quella
illuminazione, il Signore indicava a
san Josemaría altre caratteristiche
che sarebbero state centrali nella vita
dei fedeli dell'Opera. La chiamata di
tutti alla santità e la missione di
accendere il mondo nell'amore di Dio
avrebbe avuto come cardine il
lavoro, la consapevolezza della
filiazione divina come fondamento e
la Messa come centro e radice.



L'Opus Dei si è presentata come una 
particella della Chiesa che voleva
solo servire, nel mondo e attraverso
le realtà del mondo. «Più di una volta
ho paragonato questa nostra
missione, sull'esempio del Signore, a
quella del lievito che, dall'interno
dell'impasto, lo fermenta fino a
trasformarlo in pane buono»[7]. Così, i
fedeli dell'Opera sanno di essere
chiamati per vocazione divina a
portare a Dio il mondo in cui vivono.
La strada non è altro che quella di
Nazaret: il lavoro ben fatto, il
servizio agli altri, la cura delle
persone che Dio ci pone accanto,
l’attenzione alla realtà in cui viviamo
e che amiamo. Con semplicità e
naturalezza, sapendo di essere
destinatari di una chiamata che
abbraccia tutta la nostra esistenza.

Una chiamata che anima tutta la
vita



Si capiscono alcune delle
caratteristiche specifiche della vita
nell'Opera solo nel quadro di un
fenomeno vocazionale; ciò significa
che far parte dell'Opus Dei è
fondamentalmente la risposta a una
chiamata divina, non un'iniziativa
umana, un'idea brillante o uno
sforzo generoso. In qualche modo,
sempre più chiaramente con il
passare degli anni, scopriamo
«questa chiamata divina , che
accende in noi il desiderio di cercare
la perfezione in mezzo al mondo»[8] .
Allora lasciamo che Gesù si faccia
signore della nostra anima. Con la
grazia di Dio, i nostri desideri si
identificano gradualmente con i suoi,
fino a quando possiamo dire che
viviamo solo per amore - perché
siamo mossi dal saperci amati da Dio
- e per amare - perché siamo
consapevoli che Lui conta su di noi
per far giungere il suo amore a molte
altre persone -.



La vita di ogni fedele dell'Opera
presuppone, quindi, un «incontro
vocazionale pieno», tale che «la
vocazione e la missione correlativa
abbracciano tutta la nostra vita»[9] .
In questo senso, come fenomeno
vocazionale, l’Opera è qualcosa di
diverso da un'associazione, che
richiederebbe solo una dedizione
limitata a una serie di attività o
incontri. D'altra parte si differenzia
anche da quanto costituirebbe una
consacrazione speciale, comportante
quindi una serie di doveri specifici
da aggiungere a quelli di un
battezzato come obblighi di giustizia.
Si tratta piuttosto di trasformare 
l'intera vita in una continua scoperta
di colui che ci chiama, e in una
risposta gioiosa - sempre creativa e
piena d'amore - alla sua chiamata.

Ora, come reagisce una persona
innamorata quando si tratta di
rendere felice chi ama? O, in altre
parole, come si impegna una persona



in una missione che considera la cosa
più importante della sua vita? Se
niente lo interessa più che poter
prestare attenzione a quella persona,
a quella missione, fa tutto quanto
può con iniziativa, con spontaneità.
Quindi, non si tratta di «fare sempre
più cose o raggiungere certi standard
che ci siamo prefissati»[10] ; né si
tratta di «rivestire certi ruoli o
portare avanti le iniziative
apostoliche della Prelatura»[11] .
Naturalmente anche in questo modo
si può vivere la chiamata, ma è
importante non perdere di vista che
l'essenziale «è la risposta all'amore di
Dio»[12], un qualcosa che non ha
contenuto determinato ma che, allo
stesso tempo, può dare un contenuto
a tutto ciò che facciamo.

San Josemaría ha messo in evidenza
che il carattere totalizzante del senso
vocazionale della vita conduce
all'unità di vita, che determina
l'origine e il fine delle nostre azioni:



«un'unità di vita che presenta due
versanti: quello interiore, che ci
rende contemplativi; e quello
apostolico, nel lavoro professionale,
visibile ed esterno»[13] . Si tratta,
quindi, di cercare il Signore in tutto
ciò che facciamo, di metterlo «come
scopo di tutto il nostro operare»[14], e
di tentare di portare il suo amore a
chi ci vive accanto, dandoci da fare,
prendendoci cura di lui e servendolo
nelle diverse circostanze in cui ci
troviamo. Questo stesso desiderio ci
porterà, a volte, a intraprendere
progetti di ogni genere, insieme ad
altri fedeli dell'Opera, ad altri
cristiani o persone che
semplicemente condividono con noi
il desiderio di trasformare il mondo a
immagine di Cristo, perfetto Dio e
perfetto uomo.

Con la flessibilità di un muscolo

È nella natura dei fedeli dell'Opus
Dei agire sempre in piena libertà,



«perché è caratteristico della nostra
peculiare vocazione santificarci
svolgendo i compiti ordinari degli
uomini secondo i dettami della
propria coscienza, sentendoci
personalmente responsabili delle
nostre attività liberamente decise,
sempre coerenti con la fede e la
morale di Gesù Cristo»[15] . Così hanno
agito fin dall'inizio i membri
dell'Opera, con iniziative di ogni
genere, dal mondo della finanza al
mondo della casa, dall'agricoltura
all'istruzione e alla comunicazione.
Tutte hanno, in qualche modo, la loro
ispirazione nel messaggio dell'Opus
Dei, eppure non sono iniziative
dell’Opera, né sono organizzate
dall’Opera, ma dalle singole persone
che le promuovono.

In effetti, l'apostolato principale
dell'Opera è «quello di amicizia e di
confidenza, che ognuna e ognuno fa
personalmente»[16] . Ciò ha
conseguenze immediate nel



comportamento dei fedeli dell'Opus
Dei e nella loro opera di
evangelizzazione. In primo luogo, ne
viene che tutti vivono il loro impegno
«con uguale dedizione», poiché «la
vocazione e la missione correlativa
abbracciano tutta la nostra vita»[17].
Quindi, siamo tutti ugualmente
importanti, tutti siamo
corresponsabili della missione
comune, nel luogo e con il compito
che abbiamo.

Questa realtà costituisce un continuo
richiamo al cuore di ciascuna e di
ciascuno, ricordando che «Dio ci
chiede di colmare il cuore di zelo
apostolico, di dimenticarci di noi
stessi per prenderci cura - con
sacrificio volontario - di tutta
l'umanità»[18]. Ciò, d'altra parte, è la
maggiore sorgente della nostra gioia,
poiché «nulla può produrre maggiore
soddisfazione quanto portare molte
anime alla luce e al calore di
Cristo»[19]. Ci avvicineremo agli altri



con la cordialità di chi vede in ogni
persona un figlio di Dio, una figlia di
Dio, anche se forse non tutti ne sono
consapevoli; «persone alle quali
nessuno ha insegnato a valorizzare
la vita ordinaria», alle quali, con il
nostro esempio e le nostre parole,
cercheremo di rivelare “questa
grande verità: Gesù Cristo si è preso
cura di noi, anche dei più piccoli, dei
più trascurabili»[20] .

D'altra parte, il fatto che l'apostolato
principale sia quello personale rende
difficile misurare l'opera
evangelizzatrice dell'Opus Dei, o le
sue ripercussioni su tutta la missione
della Chiesa. È una rivoluzione
silenziosa, che vuole cambiare il
volto degli ambienti di lavoro, delle
città, delle intere società, senza
rumori o apparati. San Josemaría si
rallegrava nel contemplare
«un'attività che non viene notata e
che non è facile da tradurre in
statistiche, ma produce frutti di



santità in migliaia di anime, che
vanno seguendo Cristo,
silenziosamente e con efficacia,
nell’impegno professionale di tutti i
giorni»[21] .

Infine, questa caratteristica specifica
del suo apostolato fa dell'Opus Dei
necessariamente una 
disorganizzazione organizzata.
Esiste, naturalmente, un minimo di
struttura, inerente alla formazione
dei suoi fedeli necessaria per
mantenere viva la risposta d'amore a
Dio e a ogni persona in mezzo al
mondo. L'enfasi sulla spontaneità e
l'iniziativa è dovuta al fatto che
siamo tutti corresponsabili o, come
ricorda il prelato dell'Opus Dei nella
sua ultima lettera, «abbiamo tutti
l'Opera nelle nostre mani»[22]. In
realtà, tutte queste caratteristiche,
proprie dell'Opera come Dio l'ha
trasmessa a san Josemaría,
costituiscono per noi allo stesso
tempo un dono di cui essere grati, un



tesoro da approfondire sempre più
per goderne e un compito per la cui
realizzazione siamo, per chiamata
divina, responsabili.

Lucas Buch

[1] Cfr. Mons. Fernando Ocáriz,
Lettera pastorale, 28-X-2020, n. 2.

[2] Francesco, ex. ap. Gaudete et
exultate, n. 19.

[3] San Josemaría,Lettera 3, n.91.

[4] Francesco, Gaudete et exultate, n.
20.

[5] Ibid., n. 21.

[6] San Josemaría,Lettera 3, n. 2a.

[7] San Josemaría,Lettera 1, n. 5b.

[8] San Josemaría,Lettera 3, n. 8b.



[9] San Josemaría,Lettera 31, n. 11.
Citato in Mons. Fernando Ocáriz,
Lettera pastorale, 28-X-2020, n. 8.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 28-X-2020, n. 6.

[11] Ibid., n. 8.

[12] Ibid., n. 7.

[13] San Josemaría,Lettera 3, n. 14a.

[14] Ibid., n. 15a.

[15] Ibid., n. 43d.

[16] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 28-X-2020, n. 5.

[17] Ibid., n. 8.

[18] San Josemaría,Lettera 1, n. 22a.

[19] Ibid., n. 22c.

[20] Ibid., n. 22c.

[21] San Josemaría,Colloqui, n. 71.



[22] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 28-X-2020, n. 27. Cfr. san
Josemaría,Colloqui, n. 19.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/un-invito-
sempre-valido/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/un-invito-sempre-valido/
https://opusdei.org/it-ch/article/un-invito-sempre-valido/
https://opusdei.org/it-ch/article/un-invito-sempre-valido/

	Un invito sempre valido

