opusdei.org

La tenerezza di Dio
(VD): Un impegno
sereno: le opere di
misericordia
spirituale

Le opere di misericordia
spirituale riguardano la fame e
la sete, la nudita e ’abbandono,
la malattia e la prigionia che il

cuore umano sperimenta in
tante forme diverse.

28/09/2016



La Chiesa ha la saggezza di una
madre buona che sa cio di cui hanno
bisogno i propri figli perché crescano
sani e forti, nel corpo e nello spirito.
Con le opere di misericordia ci invita
a scoprire continuamente che il
corpo e I’anima degli uomini nostri
fratelli hanno bisogno di essere
curati e che Dio affida a ognuno di
noi questa attenta vigilanza.
«L’oggetto della misericordia é la vita
umana stessa nella sua totalita. La
nostra vita stessa in quanto “carne” e
affamata e assetata, bisognosa di
vestito, di casa, di visite, come pure
di una sepoltura degna, cosa che
nessuno puo dare a sé stesso [...]. La
nostra vita stessa, in quanto “spirito”,
ha bisogno di essere educata,
corretta, incoraggiata, consolata [...].
Abbiamo bisogno che altri ci
consiglino, ci perdonino, ci
sostengano e preghino per noi»[1].

Qui ci soffermiamo a considerare le
opere spirituali, che riguardano la



fame e la sete, la nudita e
I’abbandono, la malattia e la
prigionia che il cuore umano
sperimenta in tante forme diverse di
poverta spirituale che affliggono tutti
noi e che, se siamo attenti, scopriamo
anche attorno a noi[2]. Pur con il
peso che portiamo sulle nostre spalle,
Dio si aspetta che il nostro cuore si
commuova come il suo, che non resti
insensibile alle necessita degli altri.
«In mezzo a tanto egoismo, a tanta
indifferenza — ognuno ai fatti suoi! -,
ricordo quei somarelli di legno, forti,
robusti, che trottavano su un tavolo...
- Uno aveva perso una zampa. Ma
andava avanti, perché si appoggiava
agli altri»[3].

La misericordia di tutti i giorni

Una volta san Josemaria ha ricordato
la sua gioiosa esperienza di
generosita cristiana, confermata nel
corso degli anni: «Conosco migliaia
di casi di studenti [...] che hanno



rinunciato a costruirsi il loro piccolo
mondo privato, dandosi agli altri
mediante un lavoro professionale
che si sforzano di realizzare con
perfezione umana, in attivita di
istruzione, di assistenza, di
promozione sociale e cosi via, con
uno spirito pieno di gioventu e di
gioia»[4]. Dove ci sono cristiani che si
riconoscono «come marcati a fuoco
da tale missione di illuminare,
benedire, vivificare, sollevare,
guarire, liberare», 1i troviamo
«l’infermiera nell’animo, il maestro
nell’animo, il politico nell’animo,
quelli che hanno deciso nel profondo
di essere con gli altri e per gli altri.
Tuttavia, se uno divide da una parte
il suo dovere e dall’altra la propria
vita privata, tutto diventa grigio e
andra continuamente cercando
riconoscimenti o difendendo le
proprie esigenze»[5]. «Essendo tutti
uomini, e figli di Dio, non possiamo
concepire la nostra vita come
I’affannosa realizzazione di un



brillante curriculum, di una
luminosa carriera»[6]. E naturale che
ci entusiasmiamo davanti agli
orizzonti che ci si aprono nel nostro
lavoro; ma tale entusiasmo, se non
vuole essere delirio — «vanita delle
vanita» (Qo 1, 2) —, deve essere
ispirato dalla passione di illuminare
le intelligenze, di pacificare le
tensioni, di confortare i cuori.

Tutti noi, in un modo o in un altro,
abbiamo influenza nella cultura e
nell’opinione pubblica: non soltanto
gli scrittori, i professori o gli esperti
della comunicazione. Ognuno a suo
modo puo fare molto per «insegnare
agli ignoranti», «consigliare i
dubbiosi» e «correggere chi sbaglia»:
a tutti coloro che sono vittima, anche
senza saperlo, della superficialita o
delle ideologie; a coloro che hanno
sete di sapere, di bere alla fonte della
sapienza umana e divina; a coloro
che non conoscono Cristo, «<non
hanno visto la bellezza del suo volto,



ignorano le meraviglie della sua
dottrina»[7]. impegno a pensare
con fede, in modo che si percepisca
lo splendore della verita; la
disponibilita a complicarsi la vita
organizzando incontri di formazione
nei contesti piu diversi; ’aspirazione
a dare una forma cristiana alla
propria professione, purificandola da
ogni abuso e ampliandone gli
orizzonti; 'interesse degli insegnanti
a far crescere i propri alunni;
I'iniziativa di orientare con la nostra
esperienza coloro che cercano di
farsi strada nel mondo professionale;
la disponibilita ad aiutare o
consigliare i colleghi nelle loro
difficolta; il sostegno ai giovani che
non si decidono a formare una
famiglia a causa della precarieta
delle condizioni di lavoro; la nobilta
e il coraggio di «correggere chi
sbaglia»... Queste e altre disposizioni
che vanno ben oltre le etiche
minimaliste, danno forma alla



misericordia ordinaria che Dio chiede
ai cristiani della strada.

Anche se conviene indubbiamente
dar vita a progetti laddove abbiamo
la possibilita di dare una mano, il
terreno abituale della misericordia e
un lavoro quotidiano sorretto dalla
passione di aiutare: che altro posso
fare? Chi posso coinvolgere ancora?
Tutto questo e misericordia in azione,
senza orari, senza calcoli: «<una
misericordia dinamica, non come un
sostantivo cosificato e definito, né
come aggettivo che decora un po’ la
vita, ma come verbo -
“misericordiare” ed “essere
misericordiato”»[8].

Coprire la debolezza dell’altro

Questo binomio — misericordiare ed
essere misericordiato — riecheggia la
beatitudine piu specifica di
quest’anno giubilare: «beati i
misericordiosi, perché troveranno
misericordia» (Mt 5, 7): in essi si fara



strada la misericordia, perché, nel
darla, la riceveranno dall’alto. Il
genio di Shakespeare lo sintetizzo
cosi: «La misericordia non € un
obbligo. Scende dal cielo come il
refrigerio della pioggia sulla terra. E
una doppia benedizione: benedice
chila da e chi la riceve»[9].

Ai misericordiosi, dunque, il Signore
non promette soltanto clemenza e
comprensione alla fine dei loro
giorni, ma anche una misura
generosa di doni - il cento per uno
(Mt 19, 29) — gia in questa vita: il
misericordioso avverte piu
intensamente che Dio lo perdona e lo
comprende; si rallegra a sua volta
perdonando e comprendendo, anche
quando cio e difficile; e prova anche
la gioia di vedere come la
misericordia di Dio si contagia,
attraverso di lui, agli altri: «<perché
cio che é stoltezza di Dio e piu
sapiente degli uomini, e cio che é
debolezza di Dio é piu forte degli



uomini» (I Cor 1, 25). Quando
affoghiamo il male con ’abbondanza
di bene; quando evitiamo che la
durezza degli altri indurisca il nostro
cuore, e non rispondiamo alla
freddezza con maggiore freddezza;
quando ci rifiutiamo di scaricare su
chi ci sta attorno le nostre difficolta;
quando ci sforziamo di superare la
nostra suscettibilita e il nostro amor
proprio, allora ingaggiamo «le
battaglie di Dio [...]. Non c’e altro
rimedio che assumersi con impegno
questa bellissima guerra d’amore, se
veramente vogliamo ottenere la pace
interiore e la serenita di Dio per la
Chiesa e per le anime»[10].

Un’altra opera di misericordia
spirituale consiste nel «sopportare
pazientemente le persone moleste».
Non si tratta soltanto di non
sottolineare i difetti dell’altro, di non
puntare il dito contro di lui: la
misericordia copre le debolezze
dell’altro, come fecero i figli di



Noé[11], anche se nel coprirlo
notiamo I’olezzo dei suoi difetti. Una
misericordia a distanza non sarebbe
misericordia. Di solito «I’odore delle
pecore»[12] — perché nella Chiesa
tutti siamo «pecora e pastore»[13] -
non e gradevole, ma esporsi a esso e
una mortificazione che, compiuta
senza esibizione, senza che si noti, ha
un profumo molto gradito a Dio: il
bonus odor Christi[14]. «Quando
digiuni, profumati la testa e lavati il
volto, perché la gente non veda che
tu digiuni, ma solo tuo Padre che e
nel segreto» (Mt 6, 17-18).

La misericordia ribalta la facile
tendenza a essere esigenti con gli
altri e indulgenti con se stessi. Allora
scopriamo spesso che cio che ci
sembrava un difetto era
semplicemente una etichetta che
avevamo messo all’altro, magari per
un episodio isolato, o per una
impressione alla quale avevamo dato
troppa importanza; un «giudizio



sommario» che si era cristallizzato e
che ci impediva di vederlo cosi come
egli &, perché percepivamo soltanto
quel volto negativo, quel tratto
gonfiato dal nostro amor proprio. La
misericordia di Dio ci aiuta a evitare
e, in certi casi, a pronunciare giudizi
severi, dei quali a volte non siamo
troppo consapevoli. Anche in questi
casi vale la saggia sentenza di
Tertulliano, secondo la quale
«smettono di odiare coloro che
smettono di ignorare — desinunt
odisse qui desinunt ignorare»[15].
Una esigenza della misericordia
ordinaria, dunque, € conoscere
meglio coloro che vivono con noi,
evitando di etichettarli: padri, figli,
fratelli; vicini di casa, colleghi...
Inoltre, quando siamo comprensivi
con una persona, quando non la
trattiamo in modo negativo,
P’aiutiamo a crescere; invece, se ci
fissiamo sulle sue inefficienze,
produciamo una tensione, un
irrigidimento che difficilmente



aiutano a mettere in evidenza il
meglio di ciascuno. Ogni nostra
relazione con gli altri, specialmente
in famiglia, deve essere «un
“pascolo” misericordioso»: senza
paternalismi; «ognuno, con cura,
dipinge e scrive nella vita
dell’altro»[16].

Occorre misericordia anche per
accettare senza risentimenti la
durezza con la quale gli altri a volte
ci trattano. Non e facile amare
quando si ricevono pedate o soltanto
indifferenza, pero «se date il saluto
soltanto ai vostri fratelli, che cosa
fate di straordinario? Non fanno cosi
anche i pagani?» (Mt 5, 47). Un
cristiano non si caratterizza soltanto
per essere comprensivo, ma anche
per essere disposto alla
riconciliazione quando ci si sbaglia o
quando ci trattano con indifferenza.
La disposizione sincera a «perdonare
le offese» € I'unico modo per mettere
fine alla spirale di incomprensioni



che vediamo prendere corpo attorno
a noi e che, quasi sempre, sono segno
di poca conoscenza reciproca. Non e
questo un atteggiamento idealista da
ingenui che non stanno a contatto
con la meschinita o con il cinismo,
ma «potenza di Dio» (1 Cor 1, 18):
una brezza delicata, capace di
demolire le strutture piu imponenti.

Inviati a consolare

«Sia benedetto Dio, Padre del Signore
nostro Gesu Cristo, Padre
misericordioso e Dio di ogni
consolazione, il quale ci consola in
ogni nostra tribolazione perché
possiamo anche noi consolare quelli
che si trovano in qualsiasi genere di
afflizione con la consolazione con cui
siamo consolati noi stessi da Dio» (2
Cor 1, 3-4). 1l cristiano soffre come gli
altri uomini; a volte soffre di piu per
le incomprensioni o per le difficolta
che gli crea la sua fedelta a Dio[17];
pero nello stesso tempo le sofferenze



diventano per lui piu leggere, perché
ha la consolazione di suo Padre:
«Questa ¢ la tua sicurezza, il fondale
in cui gettare I’ancora, succeda quel
che succeda alla superficie del mare
della vita. E troverai gioia, fortezza,
ottimismo, vittoria!»[18]. La
consolazione che Dio ci da ci rende
capaci di consolare, ci invia nel
mondo a consolare, perché «la nostra
tristezza infinita si cura soltanto con
un infinito amore»[19].

Per «consolare chi e triste» e
indispensabile imparare a leggere le
necessita degli altri. Vi sono persone
che appaiono tristi perché sentono
«’amarezza dovuta alla solitudine o
alla indifferenza»[20]; altre perché
sono sottoposte a una grande
tensione e hanno bisogno di
riposare: si trattera di far loro
compagnia e, a volte, di insegnare
loro come ci si riposa, perché non
hanno mai appreso quest’arte. Un
buon figlio di Dio si sforza di



emulare l’attivita discreta del vero
Consolatore, «nella fatica riposo,
nella calura riparo, nel pianto
conforto»[21]: occuparsi degli altri
senza far loro notare che stiamo
dedicando loro del tempo, senza che
abbiano I'impressione che stimo
concedendo udienza o che li stiamo
dirigendo. «Stiamo parlando di un
atteggiamento del cuore, che vive
tutto con serena attenzione, che sa
rimanere pienamente presente
davanti a qualcuno senza stare a
pensare a cio che viene dopo, che si
consegna ad ogni momento come
dono divino da vivere in
pienezza»[22]. Un figlio di Dio
attraversa l’esistenza con la profonda
convinzione che «ogni persona é
degna della nostra dedizione»[23]: il
sorriso, la disposizione ad aiutare,
I’autentico interesse per gli altri,
anche per quelli che neppure
conosciamo, possono cambiare loro
la giornata e certe volte la vita.



Con tutti, conosciuti e sconosciuti, la
nostra misericordia trovera «un
fiume ampio, calmo e sicuro»[24]
nella preghiera: «Intercedere,
chiedere in favore di un altro, dopo
Abramo, € la prerogativa di un cuore
in sintonia con la misericordia di
Dio»[25]. Percio la Chiesa ci
incoraggia a «pregare Dio perivivie
per i morti». Una delle nostre gioie in
cielo sara scoprire quanto bene ha
fatto a tante persone una brevissima
preghiera in mezzo alla confusione
del traffico o del trasporto pubblico,
a volte forse come risposta
misericordiosa a un gesto poco
amabile; la speranza che Dio ha
ispirato, per nostra tramite, a coloro
che soffrivano per un qualunque
motivo; la consolazione che hanno
ricevuto i vivi e i morti dal nostro
ricordo — memento — nella Santa
Messa, inseriti nella preghiera di
Gesu al Padre, nello Spirito Santo.



Termina cosi questo breve percorso
attraverso le opere di misericordia,
che in realta sono «infinite, ciascuna
con la sua impronta personale, con la
storia di ogni volto. Non sono
soltanto le sette corporali e le sette
spirituali in generale. O piuttosto,
queste, cosi numerate, sono come le
materie prime - quelle della vita
stessa — che, quando le mani della
misericordia le toccano o le
modellano, si trasformano, ciascuna
di esse, in un’opera artigianale.
Un’opera che si moltiplica come il
pane nelle ceste, che cresce a
dismisura come il seme di
senape»[26].

Carlos Ayxela

[1] Papa Francesco, 32 meditazione
durante il Giubileo dei sacerdoti, 2-
VI-2016.



[2] Il Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica le enumera cosi:
insegnare agli ignoranti, consigliare i
dubbiosi, ammonire i peccatori,
consolare gli afflitti, perdonare le
offese, sopportare pazientemente le
persone moleste, pregare Dio per i
vivi e per i morti.

[3] San Josemaria, Forgia, 563.
[4] San Josemaria, Colloqui, 75.

[5] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, 273.

[6] San Josemaria, Amici di Dio, 76.

[7] San Josemaria, E Gestl che passa,
179.

[8] Papa Francesco, 12 meditazione
durante il Giubileo dei sacerdoti, 2-
VI-2016.

[9] W. Shakespeare, Il mercante di
Venezia, Atto IV, Scena I. Cfr. Papa
Francesco, Messaggio per la 50*



Giornata mondiale delle
comunicazioni sociali, 24-1-2016.

[10] San Josemaria, Appunti presi
durante una meditazione, 1I-1972,
citato in Es Cristo que pasa, Edicion
critico-histérica preparada por
Antonio Aranda, Rialp 2013, 8d.

[11] Cfr. Gn 9, 22-23.

[12] Papa Francesco, Omelia, 28-
I11-2013.

[13] Cfr. Javier Echevarria, Lettera
pastorale, 1-VIII-2007.

[14] Cfr. 2 Cor 2, 15.

[15] Tertulliano, Ad Nationes, 1, 1.
Anche sant’Agostino tratta la
questione ne In Evangelium Ioannis
Tractatus, 89 e 90.

[16] Papa Francesco, Es. ap. Amoris
Laetitia, 19-111-2016, 322.



[17] I salmi fanno eco spesso a questa
difficolta del credente. Cfr., per es.,
Sal 42 (41), 10-12; 44 (43), 10-26; 73
(72).

[18] San Josemaria, Via Crucis, VII
stazione, 2.

[19] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, 265.

[20] San Josemaria, Discorso al
Centro ELIS in occasione della sua
inaugurazione, 21-XI-1965 (in
L'Osservatore Romano, 22/23-
XI-1965).

[21] Messale Romano, Pentecoste,
Sequenza Veni, Sancte Spiritus.

[22] Papa Francesco, Enc. Laudato st’,
24-V-2015, 226.

[23] Papa Francesco, Es. ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, 274.

[24] San Josemaria, Amici di Dio, 306.



[25]Catechismo della Chiesa Cattolica,
2635.

[26] Papa Francesco, 3* meditazione
durante il Giubileo dei sacerdoti, 2-
VI-2016. Cfr. Mt 13, 31-32; 14, 19-20.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/un-impegno-
sereno-le-opere-di-misericordia-spiritu/
(10/01/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/un-impegno-sereno-le-opere-di-misericordia-spiritu/
https://opusdei.org/it-ch/article/un-impegno-sereno-le-opere-di-misericordia-spiritu/
https://opusdei.org/it-ch/article/un-impegno-sereno-le-opere-di-misericordia-spiritu/

	​La tenerezza di Dio (VI): Un impegno sereno: le opere di misericordia spirituale

