
opusdei.org

Trasmettere la fede
(I)

Ognuno, nella propria famiglia,
si forgia il carattere, la
personalità, le consuetudini... e
impara anche a conoscere Dio.
Un compito che appare sempre
più indispensabile, come viene
illustrato in questo articolo.

01/11/2011

Ogni figlio è una dimostrazione di
fiducia da parte di Dio verso i
genitori, ai quali è affidata la cura e
la guida di una creatura chiamata
alla felicità eterna. La fede è la



migliore eredità che si può
trasmettere a un figlio. Non soltanto:
è l’unica veramente importante,
perché è ciò che dà il senso definitivo
all’esistenza. Dio, del resto, non
affida mai una missione senza dare i
mezzi indispensabili per compierla; e
così, nessuna comunità umana è
altrettanto dotata come la famiglia,
per fare in modo che la fede metta
radici nel cuore.

La testimonianza personale

L’educazione della fede non è
semplice insegnamento, ma la
trasmissione di un messaggio di vita.
Anche se la parola di Dio è efficace in
se stessa, per diffonderla il Signore
ha voluto servirsi della
testimonianza e della mediazione
delle persone: il Vangelo appare
convincente quando lo si vede
incarnato.

Ciò vale soprattutto nel caso dei
bambini, che hanno difficoltà a



distinguere tra ciò che si dice e chi lo
dice; ed è ancora più vero quando
pensiamo ai nostri figli, perché non
fanno una chiara differenza tra la
madre o il padre che prega e la
preghiera stessa: infatti, per loro la
preghiera ha un valore speciale, è
amabile e significativa, perché chi
prega è la madre o il padre.

Proprio per questo i genitori sono
ampiamente favoriti per comunicare
la fede ai figli: quello che Dio si
aspetta da loro, più che le parole, è
che siano devoti, coerenti. La loro
testimonianza personale dev’essere
sempre davanti agli occhi dei figli
con naturalezza, in ogni momento,
senza avere la pretesa di dare
ininterrottamente lezioni.

A volte, perché la fede si rafforzi nel
loro cuore, è sufficiente che i figli
vedano la gioia dei genitori quando
vanno a confessarsi. Non si deve
sottovalutare la perspicacia dei



bambini, anche quando sembrano
ingenui: in realtà, conoscono i loro
genitori, nel buono e nel… meno
buono, e tutto ciò che essi fanno, o
non fanno, è per loro un messaggio
che aiuta a formarli o a deformarli.

Benedetto XVI ha spiegato spesso che
i cambiamenti profondi nelle
istituzioni e nelle persone di solito
sono prodotti dai santi, e non da
quelli che sono più sapienti o più
potenti: «Nelle vicende della storia
sono stati essi [i santi] i veri
riformatori che tante volte hanno
risollevato l’umanità dalle valli oscure
nelle quali è sempre nuovamente in
pericolo di sprofondare; essi l’hanno
sempre nuovamente illuminata»[1].

Nella famiglia succede qualcosa di
simile. Non c’è dubbio che sia
necessario riflettere su quale sia il
modo più pedagogico di trasmettere
la fede, e su come formarsi per
essere buoni educatori; ma è decisivo



l’impegno dei genitori a voler essere
santi. È la santità personale che
permetterà di imbroccare la
pedagogia migliore.

“In tutti gli ambienti cristiani si sa
per esperienza quali buoni
risultati dia questa naturale e
soprannaturale iniziazione alla
vita di pietà, fatta nel calore del
focolare. Il bambino apprende a
situare il Signore tra i primi e più
fondamentali aspetti; impara a
trattare Dio come Padre, la
Madonna come Madre; impara a
pregare seguendo l’esempio dei
genitori. Quando tutto ciò si
comprende, appare evidente il
grande compito apostolico che i
genitori sono chiamati a svolgere;
e il loro dovere di vivere
sinceramente la vita di pietà, per
poterla trasmettere – più che
insegnare – ai figli”[2].



Un ambiente di fiducia e di
amicizia

D’altra parte dobbiamo constatare
che molti ragazzi e ragazze –
soprattutto nella gioventù e
nell’adolescenza – finiscono con
l’indebolire la fede ricevuta quando
sono coinvolti in qualche prova.
L’origine di queste crisi può essere
assai diversa: la pressione
dell’ambiente paganizzato, amici che
ridicolizzano le convinzioni religiose,
un professore che fa lezione da una
prospettiva atea o che mette Dio fra
parentesi; però queste crisi prendono
forza soltanto se questi ragazzi non si
decidono a raccontare alle persone
idonee la situazione in cui si trovano.

È importante favorire il dialogo con i
figli; essi devono trovare i genitori
sempre pronti a dedicare loro tempo.
“I ragazzi – anche quelli che
sembrano meno docili e
affezionati – desiderano sempre in



cuor loro questa vicinanza, questa
fraternità con i genitori. Il segreto
del successo è sempre la fiducia:
che i genitori sappiano educare in
un clima di familiarità, senza mai
dare un’impressione di sfiducia;
sappiano concedere la giusta
libertà e insegnino ad
amministrarla con responsabile
autonomia. È preferibile che
qualche volta si lascino
ingannare: la fiducia data ai figli
fa sì che essi stessi provino
vergogna di averne abusato e si
correggano; se invece non hanno
libertà, se vedono che non c’è
fiducia in loro, si sentiranno spinti
ad agire sempre con sotterfugi”[3].
Non è il caso di aspettare
l’adolescenza per mettere in pratica
questi consigli: si può cominciare sin
da quando i figli sono più piccoli.

Parlare con i figli è una delle cose più
piacevoli che esistono ed è il modo
più diretto per stabilire una



profonda amicizia con loro. Quando
una persona conquista la fiducia di
un’altra, si stabilisce un ponte di
reciproca soddisfazione, e poche
volte costei eviterà l’occasione di
parlare delle proprie preoccupazioni
e dei propri sentimenti; cosa che,
d’altra parte, è la migliore maniera di
conoscere se stessi. Sebbene vi siano
età più difficili di altre per arrivare a
questa vicinanza, i genitori non
devono desistere dal desiderio di 
farsi amici dei figli: amici ai quali
si confidano le proprie
inquietudini, con cui si discutono i
diversi problemi, dai quali ci si
aspetta un aiuto efficace e
sincero[4].

In questo clima di amicizia , i figli
sentono parlare di Dio in un modo
piacevole e attraente. Per far questo i
genitori devono trovare il tempo di
stare con i figli, e un tempo che sia
“di qualità”: il figlio deve percepire
che le sue cose ci interessano più del



resto delle nostre occupazioni.
Questo richiede azioni concrete, che
le circostanze non possono indurre a
omettere o ritardare ogni volta: per
esempio, quando la ragazza o il
ragazzo si fa avanti e si vede il suo
desiderio di parlare, saper spegnere
la televisione o il computer e
prestargli attenzione; saper ridurre il
tempo dedicato al lavoro; cercare
forme di svago o di passatempo che
favoriscano la conversazione e la
vita familiare, ecc.

Il mistero della libertà

Quando c’è di mezzo la libertà
personale, non sempre le persone
fanno ciò che più è conveniente per
loro, o ciò che si potrebbe prevedere
in base agli insegnamenti ricevuti.
Alcune volte le cose si fanno bene ma
vengono male – almeno in apparenza
-, e a poco serve darsi la colpa o
colpevolizzare gli altri per i risultati.



La cosa più sensata è pensare a come
educare sempre meglio e a come
aiutare gli altri a fare lo stesso; in
questo ambito, non ci sono formule
magiche. Ognuno ha un proprio
modo di essere, che lo porta a
spiegare e prospettare le cose in un
modo diverso; e lo stesso può dirsi
degli educandi che, pur vivendo in
un ambiente simile, hanno interessi
e sensibilità diversi.

Tale varietà, in ogni caso, non è un
ostacolo; ma addirittura amplia gli
orizzonti educativi: per un verso, fa
in modo che l’educazione s’inserisca
per davvero in una relazione unica,
senza stereotipi; dall’altro, la
relazione con i temperamenti e i
caratteri dei diversi figli favorisce la
pluralità delle situazioni educative.

Per questo, sebbene il cammino della
fede debba essere il più personale
possibile, dato che si riferisce a ciò
che di più intimo c’è nella persona, la



relazione con Dio, possiamo aiutare a
percorrerlo: in questo consiste
l’educazione. Se riflettiamo
attentamente, nella nostra preghiera
personale, sul modo di essere di ogni
persona, Dio ci darà luci per trovare
la strada giusta.

Trasmettere la fede non è tanto una
questione di strategia o di
programmazione, quanto di aiutare
ciascuno a scoprire il disegno di Dio
per la propria vita. Aiutarlo a vedere
da sé che cosa deve migliorare, e in
che cosa, perché i genitori, in realtà,
non cambiano nessuno: se i figli
cambiano è perché lo vogliono.

I diversi ambiti di attenzione

Si potrebbero indicare diversi aspetti
che hanno una grande importanza
nel trasmettere la fede. Il primo è
forse la vita di pietà in famiglia, la
vicinanza a Dio nella preghiera e nei
sacramenti. Quando i genitori non la
“nascondono” – magari



involontariamente –, la relazione con
Dio si manifesta in azioni che lo
rendono presente nella famiglia in
un modo naturale e che rispetta
l’autonomia dei figli. Benedire la
tavola, o recitare con i figli piccoli le
preghiere del mattino o della sera,
insegnare loro a ricorrere agli Angeli
Custodi o ad avere dettagli di affetto
verso la Madonna, sono modi
concreti di favorire la virtù della
pietà nei bambini, fornendo loro
delle risorse che poi li
accompagneranno per tutta la vita.

Un altro mezzo è la dottrina: una
pietà senza dottrina è molto
vulnerabile da parte della pressione
intellettuale che i figli subiscono o
subiranno durante la vita; hanno
bisogno, quindi, di una profonda
formazione apologetica e, nello
stesso tempo, pratica.

Logicamente, anche in questo campo
è importante saper rispettare le



caratteristiche di ogni età. Spesso
parlare di un tema di attualità o di
un libro potrà essere un’occasione
per insegnare la dottrina ai figli più
grandi, anche se forse saranno loro
stessi a rivolgersi ai genitori, facendo
alcune domande.

Con i più piccoli, la formazione
catechistica che possono ricevere
nella parrocchia o nella scuola è
un’occasione ideale. Ripassare con
loro le lezioni che hanno ricevuto o
insegnare loro in un modo attraente
alcuni aspetti del catechismo che
magari sono stati omessi, fa sì che i
bambini capiscano l’importanza
dello studio della dottrina di Gesù,
grazie all’affetto che dimostrano i
genitori per essa.

Un altro aspetto di rilievo è
l’educazione nelle virtù, perché se c’è
pietà e c’è dottrina, ma poca virtù,
questi ragazzi o ragazze finiranno
per pensare e sentire come vivono,



ma non come detta loro la ragione
illuminata dalla fede, o la fede fatta
propria perché meditata. Formare le
virtù richiede mettere in evidenza
l’importanza dell’esigenza personale,
dell’impegno nel lavoro, della
generosità e della temperanza.

Educare a questi beni stimola l’uomo
al di là dei desideri materiali; lo
rende più lucido, più adatto a
comprendere le realtà dello spirito.
Coloro che sono poco esigenti
nell’educare i figli, non dicono mai
“no” e cercano di soddisfare tutti i
loro desideri, chiudono loro le porte
dello spirito.

Si tratta di una condiscendenza che
può nascere dall’affetto, ma anche
dalla volontà di risparmiare a se
stessi l’impegno che richiede educare
meglio, mettere limiti ai desideri,
insegnare a obbedire o ad aspettare.
E siccome la dinamica del
consumismo è di per sé insaziabile,



cadere in questo errore induce le
persone a uno stile di vita
capriccioso, introducendoli in una
spirale di ricerca di comodità che è
sempre indizio di un deficit di virtù
umane e di un disinteresse per i
problemi degli altri.

Crescere in un mondo nel quale tutti
i capricci sono soddisfatti è un peso
insostenibile per la vita spirituale,
che rende l’anima quasi
radicalmente incapace di donazione
e di impegno.

Un altro aspetto da prendere in
considerazione è la situazione
ambientale, perché ha una grande
forza di persuasione. Tutti noi
conosciamo ragazzi educati nella vita
di pietà che sono stati trascinati da
un ambiente che non erano preparati
ad affrontare. Per questo è
necessario fare molta attenzione al
luogo dove si educano i figli, e creare
o cercare strutture che favoriscano la



crescita della fede e delle virtù. È
qualcosa di simile a quello che
avviene in un giardino: noi non
facciamo crescere le piante, ma
possiamo fornire loro concime,
acqua, ecc. e un clima adatto alla loro
crescita.

Consigliava san Josemaría a un
gruppo di genitori: “Cercate di dar
loro il buon esempio, cercate di
non nascondere la vostra vita di
pietà, Cercate di essere integri
nella vostra condotta: allora
impareranno, e saranno la corona
della vostra maturità e della
vostra vecchiaia”[5].

A. Aguiló

[1] Benedetto XVI, Discorso durante
la Veglia della Giornata Mondiale
della Gioventù di Colonia, 20-
VIII-2005.

[2] San Josemaría Escrivá, Colloqui, n.
103.



[3] San Josemaría Escrivá, Colloqui, n.
100.

[4] San Josemaría Escrivá, È Gesù che
passa, n. 27.

[5] San Josemaría Escrivá, Riunione
del 12-XI-1972.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/trasmettere-la-
fede-i/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/trasmettere-la-fede-i/
https://opusdei.org/it-ch/article/trasmettere-la-fede-i/
https://opusdei.org/it-ch/article/trasmettere-la-fede-i/

	Trasmettere la fede (I)

