
opusdei.org

Tema 9. L’uomo
creato da Dio come
maschio e femmina

L’essere umano è persona in
quanto è un essere umano.
L’uguaglianza delle persone si
deve esprimere nel rispetto per
tutti, per i singoli e per le
diverse forme di collettività. La
discriminazione, il razzismo o
la xenofobia sono ingiusti. Il
matrimonio è “coniugalità”,
comporta un vincolo di “co-
possesso”. La Chiesa vuole che
si accolgano con rispetto,
compassione e delicatezza le
persone che presentano
tendenze omosessuali.



08/08/2023

Solo Dio è pienezza; solo Lui è per se
stesso. Tutti gli esseri creati danno
gloria a Dio con la loro esistenza e lo
rispecchiano nell’armonia e nella
bellezza del loro insieme. Danno
gloria a Dio il monte Kilimangiaro e
le steppe della Siberia, il Rio delle
Amazzoni e l’Oceano Indiano, le
barriere coralline dell’Australia e
l’immensità del cosmo. In più, gli
esseri viventi danno gloria a Dio per
il fatto stesso di vivere: il loro
movimento, il loro sviluppo, la loro
inclinazione necessaria verso la
perfezione che compete loro, dalle
forme più semplici di vita fino alle
più complesse.

L’essere umano non è semplicemente
uno dei tanti nella scala della
creazione: «Di tutte le creature
visibili, soltanto l’uomo è “capace di



conoscere e di amare il proprio
Creatore” (Gaudium et spes, 12, 3); “è
la sola creatura che Dio abbia voluto
per se stessa” (Gaudium et spes, 24,
3)»[1]. Questa differenza che
determina il poter essere origine dei
nostri atti è una differenza radicale:
essenziale e non solo di grado.

La struttura dell’essere umano
presuppone una composizione di
materia e spirito che modella uno
stesso e unico soggetto. In tal modo
l’essere umano non è una
«giustapposizione di due elementi
contrapposti», ma l’unione di due co-
principi in una sola sostanza, di
modo che «il corpo dell’uomo
partecipa alla dignità di “immagine
di Dio”: è corpo umano proprio
perché è animato dall’anima
spirituale, ed è la persona umana
tutta intera ad essere destinata a
diventare, nel Corpo di Cristo, il
tempio dello Spirito (cfr. 1 Cor 6,
19-20; 15, 44-45)»[2].



Questa realtà ontologica - della
nostra natura - rende possibile la
capacità dell’essere umano di
conoscere e amare: per questo
possiamo governare il cosmo, avere
coscienza di noi stessi, renderci
conto che anche gli altri sono un “io”
unico, scoprire e trattare Dio e
amarlo scegliendolo come fine e
orientando la nostra vita per dargli
gloria compiendo la sua Volontà.

Così, dunque, «Dio ha creato tutto
per l’uomo (cfr. Gaudium et spes, 12,
1; 24, 3; 39, 1), ma l’uomo è stato
creato per servire e amare Dio e per
offrirgli tutta la creazione»[3].
Riassumendo, l’uomo fu creato da
Dio come corpo e spirito affinché gli
dia gloria ordinando a Lui, con il suo
amore, tutte le realtà materiali e
spirituali.



1. Dignità umana, razzismo,
xenofobia e discriminazione

«Essendo ad immagine di Dio,
l’individuo umano ha la dignità di 
persona; non è soltanto qualche cosa,
ma qualcuno»[4]. Per questo la
relazione dell’essere umano con
l’universo, con le altre persone e con
Dio è del tutto particolare, diversa da
quella di tutte le altre creature
visibili: con la singolarità di un
soggetto che è unico e capace di
amare liberamente. In tal modo si
comprende che solo il fine per il
quale è stato creato - l’amore a Dio e
agli altri - dà ragione della grandezza
del suo essere e costituisce «la
ragione fondamentale della sua
dignità»[5].

A sua volta questa dignità intrinseca
della persona umana è il fondamento
sul quale poggia la radicale
uguaglianza di tutti: nel loro essere
proprio e nella loro libertà di



operare. «Il rispetto della persona
umana implica il rispetto dei diritti
che scaturiscono dalla sua dignità di
creatura»[6].

La qualità di persona, di essere 
qualcuno, è comune a ogni essere
umano; come è comune la sua
origine, il suo fine e i mezzi di cui
dispone per raggiungerlo. Invece, le
qualità individuali o sociali di
ciascuno, la sua cultura, la sua età, la
sua salute, ecc., non possono far
cambiare né la sua qualità di
persona né la dignità che
presuppone: l’essere embrione
umano, bambino, giovane o adulto;
avere più o meno educazione,
ricchezze, un determinato status
sociale; godere di salute o essere
malato; vivere in un luogo o in un
altro o in un’epoca storica o in
un’altra..., ognuna di queste
circostanze si può riscontrare nel
soggetto, ma non cambia in nulla la
sua condizione di essere personale[7].



L’essere umano è persona per il fatto
di essere umano.

Inoltre l’essere umano è un soggetto
essenzialmente relazionale, perché
tutta la struttura del suo essere è
stata “disegnata” per l’amore, e
l’amore presuppone un’inclinazione
a una relazione vincolante e positiva
con Dio e con gli altri esseri
personali. Questa realtà costituisce
un altro fondamento
dell’uguaglianza della persona, che
deve esprimersi nel rispetto per i
singoli e per i diversi gruppi e
collettività umane.

La discriminazione, invece, è
“selezionare escludendo”, o trattare
in modo disuguale persone o gruppi
per motivi razziali, religiosi, politici,
di sesso, di età, di condizione fisica o
mentale, ecc. In altre parole, si tratta
di un trattamento diseguale, ingiusto,
non di quello che si può definire
“trattamento differenziale”[8].



Trattare in modo differente quello
che in se stesso è uguale è ingiusto
tanto quanto trattare in modo uguale
realtà differenti. La discriminazione,
nella sua accezione generale di senso
negativo, non ha mai una
giustificazione.

Il razzismo è l’esaltazione
(idolatrica[9]) da parte di un’etnia che
attribuisce a una razza specifica
alcune qualità superiori e diritti
esclusivi e considera le altre razze
essenzialmente inferiori, meno
degne ed escluse da determinati
diritti. Può presentarsi anche solo
come negazione: vale a dire,
l’esclusione del rispetto e dei diritti
dovuti a ogni persona e a ogni
gruppo di persone (per esempio,
l’antisemitismo, il disprezzo degli
zingari… in base alla considerazione
che le altre razze sono inferiori).

La xenofobia consiste nell’«odio,
nella ripugnanza o nell’ostilità verso



gli stranieri». Si tratta anche di una
selezione negativa ed escludente (del
riconoscimento della dignità e dei
diritti fondamentali). È
particolarmente grave quando è
rivolta ai più deboli, per esempio agli
immigrati o ai rifugiati.

Sono discriminazioni ingiuste anche
tutte quelle che eliminano o limitano
il rispetto della vita: per esempio,
arrogandosi il diritto di decidere
quale vita vale la pena promuovere e
quale no, o di aggiungere altri
requisiti oltre al fatto stesso di essere
persona (rendendo rilevanti nelle
valutazioni la disabilità fisica o
psichica, l'età o le condizioni di
salute, ecc.). Ugualmente ingiuste
sono le discriminazioni che
impongono doveri o diminuiscono
diritti a motivo di una qualunque
differenza accidentale: «Ogni genere
di discriminazione nei diritti
fondamentali della persona, sia in
campo sociale che culturale, in



ragione del sesso, della stirpe, del
colore, della condizione sociale, della
lingua o religione, deve essere
superato ed eliminato, come
contrario al disegno di Dio»[10].

2. L'uomo creato da Dio come
maschio e femmina: la dimensione
antropologica della sessualità

«L’uomo e la donna sono creati, cioè
sono voluti da Dio: in una perfetta
uguaglianza per un verso, in quanto
persone umane, e, per l’altro verso,
nel loro rispettivo essere di maschio
e di femmina. “Essere uomo”, “essere
donna” è una realtà buona e voluta
da Dio [...]. L’uomo e la donna sono,
con una identica dignità, “a
immagine di Dio”. Nel loro “essere-
uomo” ed “essere-donna” riflettono
la sapienza e la bontà del
Creatore»[11].



La persona ha una “dimensione
sessuata”, che configura la persona
nella sua interezza: la persona “è”
donna o “è” uomo in tutti gli aspetti
della propria vita: biologica, psichica
e spirituale[12]. L’uguaglianza radicale
consiste proprio nel fatto di “essere
persona umana”: la differenza sta
“nel modo” di essere persona umana.
Donna e uomo sono “presentazioni
diverse” della stessa e unica realtà
personale orientata a una peculiare
comunione[13].

L’affermazione della eterosessualità
si fonda sull’accettazione della
differenza naturale tra persona
femminile e persona maschile:
proclama l’uguaglianza come
persone e riconosce nello stesso
tempo la differenza nel modo di
essere persona. Sostiene inoltre che
questa base di uguaglianza e di
differenza rende possibile una
specifica relazione intersoggettiva,
nella quale ognuna di esse apporta e



riceve: nasce da qui un
arricchimento complementare e la
possibilità di costituirsi in principio
comune di generazione.
L’inclinazione naturale reciproca tra
uomo e donna, dal momento che si
tratta di persone umane, conduce a
un tipo di amore specifico, l’amore
coniugale, che comporta il dono e
l’accettazione di ognuno proprio in
ciò che li differenzia. Il matrimonio
non è un genere di coabitazione
sessuale legittima, bensì
“coniugalità”[14], ovvero un vincolo di
“co-possesso” dell’altro da parte di
ciascuno in relazione a ciò che è
come uomo e come donna, come
sposo e come sposa, come padre e
come madre potenziali. Questa
unione, esclusiva e permanente, è
esibita a sua volta dalla dignità dei
figli che potranno venire e dalla loro
cura ed educazione.

Ovviamente trattare in modo
disuguale la donna o l’uomo, in



quanto donna o in quanto uomo, è
contrario alla dignità della persona.
La differenziazione positiva della
donna (o, in certi casi, dell’uomo)
può essere lecita e legittima in
situazioni specifiche, qualora si tratti
di porre rimedio a ingiuste
disuguaglianze che possono darsi a
volte nella società. È lecita proprio
perché si cerca di riequilibrare uno
squilibrio precedente che era
ingiusto.

Gli studi intorno alle differenze di
genere e al modo di gestirle hanno
fatto passi avanti in quantità e in
qualità e hanno offerto contributi
importanti. Tuttavia, alcune
formulazioni teoriche derivate da
teorie di genere portano a una
rottura radicale tra la realtà della
natura e la condotta in relazione alla
differenziazione sessuale. Si sostiene
che il sesso, in quanto tale, non
esiste, e che si tratta piuttosto di una
creazione culturale. È chiaro che da



questa prospettiva non è più
necessario preoccuparsi
dell’eguaglianza tra donna e uomo,
in quanto la differenza [il sesso] non
esiste come tale: esistono
semplicemente delle caratteristiche
biologiche, ma queste rientrano nella
neutralità naturale del corpo umano e
debbono essere messe al servizio
della libertà di ciascuno: tutto il resto
sarebbe discriminazione e artificio.
Per questo, si sostiene che la prima
alienazione sul piano personale
consiste nell’accettare la “differenza
reale” della donna e dell’uomo, dalla
quale derivano come conseguenze
necessarie l’imposizione del
matrimonio eterosessuale e della
famiglia monogamica. Quando si
abolisce quest’alienazione, vengono
meno anche il nesso tra l’unione tra
uomo e donna e la procreazione, la
stessa maternità (che danneggia la
donna) e le relazioni che provengono
dall’origine, cioè le parentele.



Secondo questa concezione, il corpo
è a disposizione completa
dell’individuo, secondo i propri
desideri, ed è modificabile in
qualsiasi momento. Io sono quello
che decido di essere in base al mio
desiderio: non vi sono altre variabili
da tenere in conto. Posso avere un
corpo con caratteri maschili e
sentirmi donna, omosessuale o
bisessuale; posso anche essere
transessuale, e quant’altro. Tutte le
possibilità della propria volontà sono
disponibili ed ugualmente legittime
dato che non esiste una realtà
oggettiva che le limiti. Questa
impostazione è in contrasto con gli
insegnamenti della Chiesa sulla
struttura stessa dell’essere umano:
l’unità di materia e spirito, il senso
della corporeità sessuata, la
complementarietà di donna e uomo,
la libertà, l’impegno, l’amore
coniugale, la realtà dell’unione
matrimoniale e della famiglia, ecc.[15].



Per ciò che riguarda l’omosessualità
(maschile o femminile), essa è
un’attrazione, esclusiva o
predominante, verso persone dello
stesso sesso. Può essere frutto di
molte variabili, tra le quali le
caratteristiche psicologiche della
persona e la sua biografia[16]. «La
Tradizione [della Chiesa] ha
dichiarato sempre che “gli atti
omosessuali sono intrinsecamente
disordinati” (CDF, Persona humana,
n. 8). Chiudono l’atto sessuale al
dono della vita».

«Un numero non trascurabile di
uomini e di donne presenta tendenze
omosessuali innate. Costoro non
scelgono la loro condizione
omosessuale; essa costituisce per la
maggior parte di loro una prova.
Perciò devono essere accolti con
rispetto, compassione, delicatezza. A
loro riguardo si eviterà ogni marchio
di ingiusta discriminazione. Tali
persone sono chiamate a realizzare



la volontà di Dio nella loro vita, e, se
sono cristiane, a unire al sacrificio
della croce del Signore le difficoltà
che possono incontrare in
conseguenza della loro
condizione»[17].

L’esortazione apostolica Amoris
laetitia sottolinea l’amore
incondizionato di Cristo verso tutte le
persone senza eccezione, e ribadisce
che «ogni persona,
indipendentemente dal proprio
orientamento sessuale, va rispettata
nella sua dignità e accolta con
rispetto, con la cura di evitare “ogni
marchio di ingiusta
discriminazione” (Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 2358; Relazione
finale, 2015, 76) e particolarmente
ogni forma di aggressione e
violenza»[18]. Restano chiari pertanto
tre principii: non si giudica
l’orientamento sessuale di nessuno,
né si incolpa nessuno; si ricorda il
disordine oggettivo degli atti



omosessuali (comportamenti, non
inclinazioni); e si chiede, anche alle
famiglie, di «assicurare un rispettoso
accompagnamento, affinché coloro
che manifestano la tendenza
omosessuale possano avere gli aiuti
necessari per comprendere e
realizzare pienamente la volontà di
Dio nella loro vita»[19].

Inoltre, la Chiesa ricorda che «le
persone omosessuali sono chiamate
alla castità. Attraverso le virtù della
padronanza di sé, educatrici della
libertà interiore, mediante il
sostegno, talvolta, di un’amicizia
disinteressata, con la preghiera e la
grazia sacramentale, possono e
devono, gradatamente e
risolutamente, avvicinarsi alla
perfezione cristiana»[20]. In altre
parole, riguarda anche loro la
chiamata alla castità alla quali siamo
invitati tutti noi cristiani.



Riguardo alla pretesa equiparazione
di queste unioni con il matrimonio,
la dottrina della Chiesa ricorda che
«non esiste fondamento alcuno per
assimilare o stabilire analogie,
neppure remote, tra le unioni
omosessuali e il disegno di Dio sul
matrimonio e la famiglia»[21]. Non si
tratta di una proibizione della Chiesa
o della imposizione di una misura di
castigo; si tratta di fare notare che
queste unioni non si possono
equiparare all’unione coniugale né è
giusto attribuirgli gli stessi effetti: in
questo caso, infatti, non esiste la
coniugalità (che presuppone la
relazione differenziale dei sessi) né
quelli che convivono possono essere
principio comune di generazione.

Juan Ignacio Bañares

Bibliografia di base



- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 356-373; 1930; 2113; 2357-2359.

[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 356.

[2] Ivi, n. 364.

[3] Ivi, n. 358. Il testo di questo punto
del Catechismo continua con questa
efficace citazione di san Giovanni
Crisostomo: «Qual è dunque l’essere
che deve venire all’esistenza
circondato da una tale
considerazione? È l’uomo, grande e
meravigliosa figura vivente, più
prezioso agli occhi di Dio dell’intera
creazione: è l’uomo, è per lui che
esistono il cielo e la terra e il mare e
la totalità della creazione, ed è alla
sua salvezza che Dio ha dato tanta
importanza da non risparmiare, per
lui, neppure il suo Figlio
Unigenito» (San Giovanni



Crisostomo, Sermones in Genesim, 2,
1: PG 54, 587D - 588ª).

[4] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 357.

[5] Ivi, n. 356.

[6] Ivi, n. 1930. «Questi diritti sono
anteriori alla società e ad essa si
impongono. Essi sono il fondamento
della legittimità morale di ogni
autorità: una società che li irrida o
rifiuti di riconoscerli nella propria
legislazione positiva, mina la propria
legittimità morale (Pacem in Terris, n.
65)» (Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1930.

[7] «Meravigliosa visione che ci fa
contemplare il genere umano
nell’unità della sua origine in Dio
[...]; nell’unità della sua natura,
composta ugualmente presso tutti di
un corpo materiale e di un’anima
spirituale; nell’unità del suo fine
immediato e della sua missione nel



mondo; nell’unità del suo “habitat”:
la terra, dei cui beni tutti gli uomini,
per diritto naturale, possono usare
per sostentare e sviluppare la vita;
nell’unità del suo fine
soprannaturale: Dio stesso, al quale
tutti devono tendere; nell’unità dei
mezzi per raggiungere tale fine; [...]
nell’unità del suo riscatto operato per
tutti da Cristo (Pio XII, Summi
Pontificatus, n. 3; cfr. Concilio
Vaticano II, Nostra Aetate, n.
1)» (Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 360).

[8] È lecito invece considerare in
modo differente quello che è diverso;
in tal senso si può parlare di un
“trattamento differenziale positivo”
quando il bene comune esige o
consiglia di proteggere o favorire in
modo particolare un determinato
gruppo a motivo della propria
debolezza (età, salute...), per delle
necessità particolari (immigranti,
ecc.) o per il bene che rappresenta



una determinata istituzione per lo
stesso bene comune (per esempio,
nel matrimonio e nella famiglia,
deduzioni fiscali, congedo di
maternità, ecc.). Nell’ambito
giuridico questo particolare tipo di
protezione è denominato “favor
iuris”: il favore del diritto; non solo
non è ingiusto, ma risponde alla
giustizia, che ordina di “dare a
ciascuno il suo” e pertanto deve stare
attenta alle differenze delle relazioni
intersoggettive che si danno nella
società.

[9] “L’idolatria non concerne soltanto
i falsi culti del paganesimo. Rimane
una costante tentazione della fede.
Consiste nel divinizzare ciò che non è
Dio. C’è idolatria quando l’uomo
onora e riverisce una creatura al
posto di Dio, si tratti degli dei o dei
demoni (per esempio il satanismo),
del potere, del piacere, della razza,
degli antenati, dello Stato, del



denaro, ecc.” (Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 2113).

[10] Gaudium et spes, n. 29, 2. Nello
stesso tempo dobbiamo accettare - ed
amare - l’altro con le sue diversità e
con la sua libertà. E dobbiamo
amarlo così, anche quando ha
opinioni o pareri opposti ai nostri,
anche quando è in errore, anche
quando si comporta male: se non c’è
un danno agli altri, si può avvertire
l’altro del male che fa, ma non si può
imporre il bene che dovrebbe fare.
Questa tolleranza non è relativismo,
non significa ammettere che ogni
giudizio o condotta ha lo stesso
valore perché non esiste la verità né
il bene. Al contrario, questa
tolleranza è fondata sul rispetto per
la libertà di ognuno (e delle
collettività) e richiede nello stesso
tempo l’impegno nel diffondere la
verità e il bene. Manteniamo i nostri
giudizi intorno alle azioni, ma
rispettiamo la libertà della persona.



[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 369. «Dio non è a
immagine dell’uomo. Egli non è né
uomo né donna. Dio è puro spirito, e
in lui, perciò, non c’è spazio per le
differenze di sesso. Ma le
“perfezioni” dell’uomo e della donna
riflettono qualche cosa dell’infinita
perfezione di Dio: quelle di una
madre (cfr. Is 49, 14-15; 66, 13; Sal
131, 2-3) e quelle di un padre e di uno
sposo (cfr. Os 11, 1-4; Ger 3,
4-19» (Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 370).

[12] Il sesso, nella persona umana,
non consiste solo nella capacità di
generare, né è solo un impulso
programmato e necessario per la
riproduzione della specie, come negli
altri esseri viventi.

[13] «Il corpo, che esprime la
femminilità “per” la mascolinità e
viceversa la mascolinità “per” la
femminilità, manifesta la reciprocità



e la comunione delle persone». San
Giovanni Paolo II, Udienza generale
09.I.1980, n. 4. 

[14] La parola “coniugalità” proviene
dal latino, dal verbo “coniugare”, che
significa “unire”.

[15] Alcuni di questi aspetti sono
presenti nell'esperienza universale
dell’umanità e non sono esclusivi
della concezione della Chiesa.

[16] «Si manifesta in forme molto
varie lungo i secoli e nelle differenti
culture. La sua genesi psichica
rimane in gran parte
inspiegabile» (Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 2357).

[17] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2358.

[18] Amoris laetitia, n. 250.

[19] Cfr. Ivi, n. 250.



[20] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 2359.

[21] Amoris laetitia, n. 251.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-9-luomo-
creato-da-dio-come-maschio-e-

femmina/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-9-luomo-creato-da-dio-come-maschio-e-femmina/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-9-luomo-creato-da-dio-come-maschio-e-femmina/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-9-luomo-creato-da-dio-come-maschio-e-femmina/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-9-luomo-creato-da-dio-come-maschio-e-femmina/

	Tema 9. L’uomo creato da Dio come maschio e femmina

