
opusdei.org

TEMA 9.
L’Incarnazione

È la dimostrazione per
eccellenza dell’Amore di Dio
verso gli uomini, perché la
Seconda Persona della
Santissima Trinità – Dio – si fa
partecipe della natura umana
in unità di persona.

31/05/2018

1 . L’opera dell’Incarnazione

L’assunzione della natura umana di
Cristo da parte della Persona del
Verbo è opera delle tre Persone



divine. L’Incarnazione di Dio è
l’Incarnazione del Figlio, non del
Padre, né dello Spirito Santo. Ciò
nonostante, l’Incarnazione fu opera
di tutta la Trinità. Proprio per questo
nella Sacra Scrittura a volte la si
attribuisce a Dio Padre ( Eb 10, 5; Gal
4, 4), al Figlio stesso ( Fil 2, 7) o allo
Spirito Santo ( Lc 1, 35; Mt 1, 20). Si
sottolinea così che l’opera
dell’Incarnazione fu un unico atto,
comune alle tre Persone divine.
Sant’Agostino spiegava che «il fatto
che Maria concepisse e desse alla
luce è opera della Trinità, giacché le
opere della Trinità sono inseparabili»
[1] . Si tratta infatti di un’azione
divina ad extra , i cui effetti si
trovano fuori di Dio, nelle creature,
pertanto sono opera comune delle tre
Persone, in quanto uno e unico è
l’Essere divino, unico il potere
infinito di Dio (cfr. Catechismo , 258).

Nell’incarnazione del Verbo Dio
agisce con libertà; avrebbe potuto



decidere che non ci fosse
l’incarnazione del Verbo o che
s’incarnasse un’altra delle Persone
divine. Tuttavia, dire che Dio è
infinitamente libero non significa
che le sue decisioni siano arbitrarie o
negare che l’amore sia il motivo del
suo agire. Per questo i teologi
cercano di solito le ragioni di
convenienza che si possono scorgere
nelle decisioni divine, così come si
manifestano nell’attuale economia
della salvezza. Cercano soltanto di
mettere in evidenza la meravigliosa
sapienza e coerenza esistente in tutta
l’opera di Dio, e non una eventuale
necessità di Dio.

2. La Vergine Maria, Madre di Dio

La Vergine Maria è stata predestinata
ad essere Madre di Dio da tutta
l’eternità così come l’Incarnazione
del Verbo: «Nel mistero di Cristo ella
è presente già “prima della creazione
del mondo”, come colei che il Padre



‘ha scelto’ come Madre del suo Figlio
nell’Incarnazione, ed insieme al
Padre l’ha scelta il Figlio, affidandola
eternamente allo Spirito di santità» 
[2] . La scelta divina rispetta la
libertà di Maria, perché «volle il
Padre delle misericordie che
l’accettazione di colei che era
predestinata a essere la Madre
precedesse l’Incarnazione, perché
così, come la donna aveva
contribuito a dare la morte, la donna
contribuisse a dare la vita (LG 56; cfr.
61)» ( Catechismo , 488). Perciò, fin
dall’antichità, i Padri della Chiesa
hanno visto in Maria la Nuova Eva.

«Per esser la Madre del Salvatore,
Maria “da Dio è stata arricchita di
doni degni di una così grande
carica” (LG 56)» ( Catechismo , 490).
L’arcangelo San Gabriele, al
momento dell’Annunciazione, la
saluta come «piena di grazia» ( Lc 1,
28). Prima che il Verbo si incarnasse,
Maria era già, per la sua



corrispondenza ai doni divini, piena
di grazia. La grazia ricevuta da Maria
la rende gradita a Dio e la prepara a
essere la Madre verginale del
Salvatore. Totalmente posseduta
dalla grazia di Dio, poté dare il
proprio libero assenso all’annunzio
della sua vocazione (cfr. Catechismo ,
490). «Così, dando il proprio assenso
alla Parola di Dio, “Maria è diventata
Madre di Gesù e, abbracciando con
tutto l’animo e senza essere ritardata
da nessun peccato la volontà divina
di salvezza, si è offerta totalmente
alla persona e all’opera del Figlio suo,
mettendosi al servizio del Mistero
della Redenzione, sotto di lui e con
lui, con la grazia di Dio
onnipotente” (cfr. LG 56)» ( 
Catechismo , 494). «I Padri della
Tradizione orientale sono soliti
chiamare la Madre di Dio “la Tutta
Santa” e la onorano come “immune
da ogni macchia di peccato, dallo
Spirito Santo quasi plasmata e resa
una nuova creatura” (LG 56). Maria,



per la grazia di Dio, è rimasta pura
da ogni peccato personale durante
tutta la sua esistenza» ( Catechismo ,
493).

Maria è stata redenta sin dal suo
concepimento: «È quanto afferma il
dogma dell’Immacolata Concezione,
proclamato da papa Pio IX nel 1854:
“La beatissima Vergine Maria nel
primo istante della sua concezione,
per una grazia ed un privilegio
singolare di Dio onnipotente, in
previsione dei meriti di Gesù Cristo
Salvatore del genere umano, è stata
preservata intatta da ogni macchia
del peccato originale” (DS 2803)» ( 
Catechismo , 491). L’Immacolata
Concezione manifesta l’amore
gratuito di Dio, perché è stata una
iniziativa di Dio e non un merito di
Maria ma di Cristo. Infatti, «questi
“splendori di una santità del tutto
singolari” di cui Maria è “adornata
fin dal primo istante della sua
concezione” (LG 56), le vengono



interamente da Cristo: ella è “redenta
in modo così sublime in vista dei
meriti del Figlio suo” (LG 53)» ( 
Catechismo , 492).

Santa Maria è Madre di Dio: «Infatti,
colui che Maria ha concepito come
uomo per opera dello Spirito Santo e
che è diventato veramente suo Figlio
secondo la carne, è il Figlio eterno
del Padre, la seconda Persona della
Santissima Trinità. La Chiesa
confessa che Maria è veramente 
Madre di Dio (cfr. DS 252) » ( 
Catechismo , 495). Sicuramente non
ha generato la divinità, ma il corpo
umano del Verbo, al quale si unì
immediatamente la sua anima
razionale, creata da Dio come tutte le
altre, dando così origine alla natura
umana che in quello stesso istante fu
assunta dal Verbo.

Maria è stata sempre Vergine. Sin dai
primi tempi la Chiesa confessa nel
Credo e nella sua liturgia «celebra



Maria come la […] “sempre
Vergine” (cfr. LG 52)» ( Catechismo ,
499; cfr. Catechismo , 496-507).
Questa fede della Chiesa si riflette
nell’antichissima formula: «Vergine
prima del parto, nel parto e dopo il
parto». Fin dall’inizio «la Chiesa ha
confessato che Gesù è stato concepito
nel seno della Vergine Maria per la
sola potenza dello Spirito Santo, ed
ha affermato anche l’aspetto
corporeo di tale avvenimento: Gesù è
stato concepito “senza seme, per
opera dello Spirito Santo” (Concilio
Lateranense (649); DS 503)
» (Catechismo, 496). Maria è stata
vergine anche nel parto, perché «lo
partorì (restando) intatta la sua
verginità, così come con intatta
verginità concepì […] Gesù Cristo,
nato dal seno della Vergine a motivo
di una nascita mirabile» [3] . «Infatti
la nascita di Cristo “non ha diminuito
la sua verginale integrità, ma l’ha
consacrata (LG 57)» ( Catechismo ,
499). Maria è rimasta in perpetuo



vergine dopo il parto. I Padri della
Chiesa, nelle loro spiegazioni dei
Vangeli e nelle loro risposte alle
diverse obiezioni, hanno sempre
affermato questa realtà, che
dimostra la sua totale disponibilità e
la donazione assoluta al disegno
salvifico di Dio. Lo riassumeva San
Basilio quando scrisse che «gli
amanti di Cristo non vogliono sentir
dire che la Madre di Dio, a un dato
momento, non sia stata più vergine» 
[4] .

Maria è stata assunta in Cielo.
«L’immacolata Vergine, preservata
immune da ogni macchia di colpa
originale, finito il corso della sua vita
terrena, fu assunta alla celeste gloria
col suo corpo e con la sua anima, e
dal Signore esaltata come la Regina
dell’universo, perché fosse più
pienamente conformata al Figlio suo,
il Signore dei dominanti e il vincitore
del peccato e della morte» [5] .
L’Assunzione della Santissima



Vergine costituisce un’anticipazione
della risurrezione degli altri cristiani
(cfr. Catechismo , 966). La regalità di
Maria si fonda sulla sua maternità
divina e sulla sua associazione
all’opera della Redenzione [6] . Il 1°
novembre 1954 Pio XII istituì la festa
di Santa Maria Regina [7] .

Maria è la Madre del Redentore. Per
questo la sua maternità divina
comporta anche la sua cooperazione
alla salvezza degli uomini: «Maria,
figlia di Adamo, acconsentendo alla
parola divina, è diventata Madre di
Gesù e, abbracciando con tutto
l’animo e senza essere ritardata da
alcun peccato, la volontà divina di
salvezza, si è offerta totalmente come
la serva del Signore alla persona e
all’opera del Figlio suo, mettendosi al
servizio del mistero della Redenzione
sotto di Lui e con Lui, con la grazia di
Dio onnipotente. Giustamente quindi
i santi Padri ritengono che Maria non
fu strumento meramente passivo



nelle mani di Dio, ma che cooperò
alla salvezza dell’uomo con libera
fede e obbedienza» [8] . Questa
cooperazione si manifesta anche
nella sua maternità spirituale. Maria,
nuova Eva, è vera madre degli
uomini nell’ordine della grazia,
perché coopera alla nascita alla vita
della grazia e allo sviluppo spirituale
dei fedeli: Maria «ha cooperato in
modo tutto speciale all’opera del
Salvatore, con l’obbedienza, la fede,
la speranza e l’ardente carità, per
restaurare la vita soprannaturale
delle anime. Per questo è stata per
noi la Madre nell’ordine della grazia»
[9] (cfr. Catechismo , 968). Maria è
anche mediatrice e la sua
mediazione materna, sempre
subordinata all’unica mediazione di
Cristo, è cominciata con il fiat
dell’Annunciazione e perdura nel
cielo, poiché «assunta in cielo, ella
non ha deposto questa missione di
salvezza, ma con la sua molteplice
intercessione continua ad ottenerci i



doni della salvezza eterna… Per
questo la beata Vergine è invocata
nella Chiesa con i titoli di avvocata,
ausiliatrice, soccorritrice,
mediatrice» [10] (cfr. Catechismo ,
969).

Maria è figura e modello della
Chiesa: «La Vergine Maria è il
modello della fede e della carità per
la Chiesa. “Per questo è riconosciuta
quale sovreminente e del tutto
singolare membro della Chiesa” (LG
53) “ed è la figura […] della
Chiesa” (LG 63)» ( Catechismo , 967).
Paolo VI, il 21 novembre 1964,
proclamò solennemente Maria
Madre della Chiesa, per sottolineare
esplicitamente la funzione materna
che la Vergine esercita sul popolo
cristiano [11] .

In base a tutto ciò che abbiamo
esposto, si capisce che il culto della
Chiesa per la Santissima Vergine è
parte integrante del culto cristiano 



[12] . La Santissima Vergine «viene
dalla Chiesa giustamente onorata con
culto speciale. In verità dai tempi più
antichi la Beata Vergine è venerata
col titolo di “Madre di Dio”, sotto il
cui presidio i fedeli pregandola si
rifugiano in tutti i loro pericoli e le
loro necessità […]. Questo culto […],
sebbene del tutto singolare, differisce
essenzialmente dal culto di
adorazione, prestato al Verbo
incarnato come al Padre e allo Spirito
Santo, e particolarmente lo
promuove» [13] . Il culto a Santa
Maria «trova la sua espressione nelle
feste liturgiche dedicate alla Madre
di Dio (cfr. SC 103) e nella preghiera
mariana come il Santo Rosario» ( 
Catechismo , 971).

3. Figure e profezie
dell’Incarnazione

Nel tema precedente abbiamo visto
che, dopo il peccato dei nostri
progenitori Adamo ed Eva, Dio non



abbandonò l’uomo ma gli promise un
Salvatore (cfr. Gn 3, 15; Catechismo ,
410).

Dopo il peccato originale e la
promessa del Redentore, Dio stesso
prende ancora una volta l’iniziativa,
stabilendo con gli uomini
un’Alleanza: con Noè dopo il diluvio
(cfr. Gn 9-10) e in seguito soprattutto
con Abramo (cfr. Gn 15-17), al quale
promise una grande discendenza,
della quale avrebbe fatto un grande
popolo, concedendogli una nuova
terra e nel quale sarebbero state
benedette tutte le nazioni. L’Alleanza
si rinnovò poi con Isacco (cfr. Gn 26,
2-5) e con Giacobbe (cfr. Gn 28, 12-15;
35, 9-12). Nell’Antico Testamento
l’Alleanza raggiunge la sua
espressione più completa con Mosè
(cfr. Es 6, 2-8; 19-34).

Un momento importante nella storia
delle relazioni fra Dio e Israele fu la
profezia di Natan (cfr. 2 Sam 7, 7-15),



che annuncia che il Messia verrà
dalla stirpe di Davide e regnerà su
tutti i popoli, e non solo su Israele.
Del Messia si dirà in altri testi
profetici che la sua nascita avrà
luogo a Betlemme (cfr. Mic 5, 1), che
apparterrà alla stirpe di Davide (cfr. 
Is 11, 1; Ger 23, 5), che gli sarà
imposto il nome di «Emmanuele»,
ossia, Dio con noi (cfr. Is 7, 14), che
sarà chiamato «Dio potente, Padre
per sempre, Principe della Pace» ( Is
9, 5), ecc. Oltre a questi testi che
descrivono il Messia come re e
discendente di Davide, ve ne sono
altri che raccontano, anch’essi in
modo profetico, la missione
redentrice del Messia, chiamandolo
Servo di Yahvé, servo dei dolori, il
quale assumerà nel suo corpo la
riconciliazione e la pace (cfr. Ef 2,
14-18): Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52,
13-15; 53, 10-12. In un tale contesto è
importante il passo di Dn 7, 13-14 sul
Figlio dell’uomo, che
misteriosamente, attraverso l’umiltà



e l’abbassamento, supera la
condizione umana e restaura il regno
messianico nella sua fase definitiva
(cfr. Catechismo , 440).

Le principali figure del Redentore
nell’Antico Testamento sono
l’innocente Abele, il sommo
sacerdote Melchisedek, il sacrificio di
Isacco, Giuseppe venduto dai fratelli,
l’agnello pasquale, il serpente di
bronzo innalzato da Mosè nel deserto
e il profeta Giona.

4. I nomi di Cristo

Sono molti i nomi e i titoli attribuiti a
Cristo nel corso dei secoli dai teologi
e dagli autori spirituali. Alcuni sono
presi dall’Antico Testamento; altri dal
Nuovo. Alcuni sono utilizzati o
accettati da Gesù stesso; altri gli sono
stati applicati dalla Chiesa nel corso
dei secoli. Qui vedremo i nomi più
importanti e abituali.



Gesù (cfr. Catechismo , 430-435), che
in ebraico significa «Dio salva»: «Al
momento dell’Annunciazione,
l’angelo Gabriele dice che il suo
nome proprio sarà Gesù, nome che
esprime ad un tempo la sua identità
e la sua missione» ( Catechismo , 430),
vale a dire, Egli è il Figlio di Dio fatto
uomo per salvare «il suo popolo dai
suoi peccati» ( Mt 1, 21). «Il nome di
Gesù significa che il Nome stesso di
Dio è presente nella persona del
Figlio suo (cfr. At 5, 41; 3 Gv 7), fatto
uomo per l’universale e definitiva
Redenzione dei peccati. È il nome
divino che solo reca la salvezza (cfr. 
Gv 3, 18; At 2, 21), e può ormai essere
invocato da tutti perché, mediante
l’Incarnazione, Egli si è unito a tutti
gli uomini» ( Catechismo , 432). «Il
nome di Gesù è al centro della
preghiera cristiana» ( Catechismo ,
435).

Cristo (cfr. Catechismo , 436-440), che
viene dalla traduzione greca del



termine ebraico «Messia», che
significa «unto». Diventa il nome
proprio di Gesù «perché Egli compie
perfettamente la missione divina da
esso significata. Infatti in Israele
erano unti nel nome di Dio coloro
che erano a lui consacrati per una
missione che Egli aveva loro
affidato» ( Catechismo , 436). Questo
era il caso dei sacerdoti, dei re ed,
eccezionalmente, dei profeti. Questo
doveva essere per eccellenza il caso
del Messia che Dio avrebbe inviato
per instaurare definitivamente il suo
Regno. Gesù ha realizzato la
speranza messianica di Israele nella
sua triplice funzione di sacerdote,
profeta e re (cfr. ibid .). «Gesù ha
accettato il titolo di Messia cui aveva
diritto (cfr. Gv 4, 25-26; 11, 27), ma
non senza riserve, perché una parte
dei suoi contemporanei lo
intendevano secondo una concezione
troppo umana (cfr. Mt 22, 41-46),
essenzialmente politica (cfr. Gv 6, 15; 
Lc 24, 21)» ( Catechismo , 439).



Gesù Cristo è l’Unigenito di Dio, il
Figlio unico di Dio (cfr. Catechismo ,
441-445). La filiazione di Gesù
rispetto a suo Padre non è una
filiazione adottiva come la nostra,
ma filiazione divina naturale, ossia,
«la relazione unica ed eterna di Gesù
Cristo con Dio suo Padre: egli è il
Figlio unigenito del Padre (cfr. Gv 1,
14.18; 3, 16.18) ed è Dio Egli stesso
(cfr. Gv 1, 1). Per essere cristiani si
deve credere che Gesù Cristo è il
Figlio di Dio (cfr. At 8, 37; 1 Gv 2,
23)» ( Catechismo , 454). «I Vangeli
riferiscono in due momenti solenni,
il battesimo e la trasfigurazione di
Cristo, la voce del Padre che lo
designa come il suo “Figlio
prediletto” ( Mt 3, 17; 17, 5). Gesù
presenta se stesso come “il Figlio
unigenito di Dio” ( Gv 3, 16) e con tale
titolo afferma la sua preesistenza
eterna» ( Catechismo , 444).

Signore (cfr. Catechismo , 446-451):
«Nella traduzione greca dei libri



dell’Antico Testamento, il nome
ineffabile sotto il quale Dio si è
rivelato a Mosè (cfr. Es 3, 14), YHWH,
è reso con “Kyrios” [“Signore”]. Da
allora Signore diventa il nome
abituale con il quale viene indicato il
Dio di Israele. Il Nuovo Testamento
utilizza in questo senso forte il titolo
di “Signore” per il Padre, ma, ed è
questa la novità, anche per Gesù,
riconosciuto così egli stesso come Dio
(cfr. 1 Cor 2, 8)» ( Catechismo , 466).
«Attribuendo a Gesù il titolo divino di
Signore, le prime confessioni di fede
della Chiesa affermano, fin dall’inizio
(cfr. At 2, 34-36), che la potenza,
l’onore e la gloria dovuti a Dio Padre
convengono anche a Gesù (cfr. Rm 9,
5; Tt 2, 13; Ap 5, 13), perché Egli è di
“natura divina” ( Fil 2, 6) e che il
Padre ha manifestato questa signoria
di Gesù risuscitandolo dai morti ed
esaltandolo nella sua gloria (cfr. Rm
10, 9; 1 Cor 12, 3; Fil 2, 9-11)» ( 
Catechismo , 449). La preghiera
cristiana, liturgica o personale, è



contrassegnata dal titolo
«Signore» (cfr. Catechismo , 451).

5. Cristo è l’unico Mediatore
perfetto tra Dio e gli uomini. È
Maestro, Sacerdote e Re

«Gesù Cristo è vero Dio e vero uomo,
nella unità della sua Persona divina;
per questo motivo è l’unico
Mediatore tra Dio e gli uomini» ( 
Catechismo , 480). L’espressione più
profonda del Nuovo Testamento
circa la mediazione di Cristo si trova
nella prima lettera a Timoteo: «Uno
solo è Dio e uno solo il mediatore fra
Dio e gli uomini, l’uomo Cristo Gesù,
che ha dato se stesso in riscatto per
tutti» ( 1 Tm 2, 5-6). Qui sono
presentate la persona del Mediatore
e l’azione del Mediatore. Nella lettera
agli Ebrei, poi, Cristo è presentato
come il mediatore di una Nuova
Alleanza (cfr. Eb 8, 6; 9, 15; 12, 24).
Gesù Cristo è mediatore perché è
perfetto Dio e perfetto uomo, ma è



mediatore nella e mediante la
propria umanità. Questi testi del
Nuovo Testamento presentano Cristo
come profeta e rivelatore, come
sommo sacerdote e come Signore di
tutta la creazione. Non si tratta di tre
ministeri diversi, ma di tre aspetti
diversi della funzione salvifica
dell’unico mediatore.

Cristo è il profeta annunciato nel
Deuteronomio (18, 18). La gente
considerava Gesù un profeta (cfr. Mt
16, 14; Mc 6, 14-16; Lc 24, 19). Lo
stesso inizio della lettera agli Ebrei
appare paradigmatico a tal riguardo.
Ma Cristo è più che un profeta: Egli è
il Maestro, vale a dire, colui che
insegna con l’autorità che gli è
propria, con una autorità sconosciuta
fino ad allora, che lasciava sorpresi
quelli che lo ascoltavano. Il carattere
supremo degli insegnamenti di Gesù
si fonda nel fatto che è Dio e uomo.
Gesù non solo insegna la verità, ma
Egli stesso è la Verità resa visibile



nella carne. Cristo, Verbo eterno del
Padre, «è la Parola unica, perfetta e
definitiva del Padre, il quale in Lui
dice tutto, e non ci sarà altra parola
che quella» ( Catechismo , 65).
L’insegnamento di Cristo è definitivo,
anche nel senso che, con esso, la
Rivelazione di Dio agli uomini nella
storia ha avuto il suo ultimo
compimento.

Cristo è sacerdote. La mediazione di
Gesù Cristo è una mediazione
sacerdotale. Nella lettera agli Ebrei,
che ha come tema centrale il
sacerdozio di Cristo, Gesù Cristo è
presentato come il Sommo Sacerdote
della Nuova Alleanza, «Sommo
Sacerdote per sempre alla maniera di
Melchisedek» ( Eb 5, 10; 6, 20), «santo,
innocente, senza macchia» ( Eb 7, 26),
«il quale, “con un’unica oblazione…
ha reso perfetti per sempre quelli che
vengono santificati” ( Eb 10, 14), cioè
con l’unico sacrificio della sua
Croce» ( Catechismo , 1544). Come il



sacrificio di Cristo – la sua morte
sulla Croce – è unico per l’unità
esistente fra il sacerdote e la vittima
– di valore infinito –, così anche il suo
sacerdozio è unico. Egli è l’unica
vittima e l’unico sacerdote. I sacrifici
dell’Antico Testamento erano figura
di quello di Cristo e ricevevano
valore proprio in quanto ordinati a
quello di Cristo. Il sacerdozio di
Cristo, sacerdozio eterno, è
partecipato dal sacerdozio
ministeriale e dal sacerdozio dei
fedeli, che né si sommano né
succedono a quello di Cristo (cfr. 
Catechismo , 1544-1547).

Cristo è Re. Lo è non solo in quanto
Dio, ma anche in quanto uomo. La
sovranità di Cristo è un aspetto
fondamentale della sua mediazione
salvifica. Cristo salva perché ha il
potere effettivo per farlo. La fede
della Chiesa afferma la regalità di
Cristo e professa nel Credo che «il
suo regno non avrà fine», ripetendo



così ciò che l’Arcangelo Gabriele
disse a Maria (cfr. Lc 1, 32-33). La
dignità regale di Cristo era già stata
annunciata nell’Antico Testamento
(cfr. Sal 2, 6; Is 7, 6; 11.1-9; Dn 7, 14).
Cristo, però, non ha parlato molto
della propria regalità, perché fra gli
israeliti del suo tempo era molto
diffuso un concetto materiale e
terreno del Regno messianico. Lo
riconobbe in un momento
particolarmente solenne quando,
rispondendo a una domanda di
Pilato, rispose: «Tu lo dici; io sono
Re» ( Gv 18, 37). La regalità di Cristo
non è metaforica, ma reale e
comporta il potere di legiferare e di
giudicare. E’ una regalità che si
fonda sul fatto che è il Verbo
incarnato e che è il nostro Redentore 
[14] . Il suo regno è spirituale ed
eterno. È un regno di santità e
giustizia, di amore, di verità e di pace
[15] . «Cristo esercita la sua regalità
attirando a sé tutti gli uomini
mediante la sua Morte e la sua



Risurrezione (cfr. Gv 12, 32). Cristo,
Re e Signore dell’Universo, si è fatto il
servo di tutti, non essendo “venuto
per essere servito, ma per servire e
dare la sua vita in riscatto per
molti” ( Mt 20, 28)» ( Catechismo ,
786).

«L’intero popolo di Dio partecipa a
queste tre funzioni di Cristo e porta
la responsabilità di missione e di
servizio che ne derivano» ( 
Catechismo , 783).

6. Tutta la vita di Cristo è un
mistero di Redenzione

Per ciò che si riferisce alla vita di
Cristo, «il Simbolo della fede […] non
parla che dei misteri
dell’Incarnazione (concezione e
nascita) e della Pasqua (passione,
crocifissione, morte, sepoltura,
discesa agli inferi, risurrezione,
ascensione). Non dice nulla, in modo
esplicito, dei misteri della vita
nascosta e della vita pubblica di



Gesù, ma gli articoli della fede
concernenti l’Incarnazione e la
Pasqua di Gesù illuminano tutta la
vita terrena di Cristo» ( Catechismo ,
512).

Tutta la vita di Cristo è redentrice e
qualunque suo atto umano possiede
un valore trascendente di salvezza.
Anche negli atti più semplici e
apparentemente meno importanti di
Gesù c’è un efficace esercizio della
sua mediazione fra Dio e gli uomini,
perché sono sempre azioni del Verbo
incarnato. Questa dottrina è stata
compresa in un modo
particolarmente profondo da San
Josemaría, che ha insegnato a
trasformare tutti le strade della terra
in cammini divini di santificazione:
«Giunge la pienezza dei tempi e per
compiere questa missione […] nasce
un bambino a Betlemme. È il
Redentore del mondo; e ancor prima
di parlare ama con le opere. Non ha
nessuna formula magica, perché sa



che la salvezza che offre deve
passare attraverso il cuore
dell’uomo. E affinché ci
innamorassimo di Lui e sapessimo
accoglierlo nelle nostre braccia, le
sue prime azioni sono il sorriso e il
pianto di un bambino, il sonno
inerme di un Dio incarnato» [16] .

Gli anni della vita nascosta di Cristo
non sono una semplice preparazione
al suo ministero pubblico, ma
autentici atti redentivi, orientati
verso la consumazione del Mistero
Pasquale. Ha una grande rilevanza
teologica il fatto che per la maggior
parte della sua vita Gesù abbia
condiviso la condizione dell’immensa
maggioranza degli uomini: la vita
quotidiana di famiglia e di lavoro a
Nazaret. Così Nazaret costituisce una
lezione di vita familiare, una lezione
di lavoro [17] . Cristo compie la
nostra redenzione anche durante i
molti anni di lavoro della sua vita
nascosta, dando così tutto un senso



divino, nella storia della salvezza, al
lavoro quotidiano del cristiano e di
milioni di uomini di buona volontà:
«Gesù, che cresce e vive come uno di
noi, ci rivela che l’esistenza umana,
con le sue situazioni più semplici e
più comuni, ha un senso divino» 
[18] .

José Antonio Riestra Bibliografia di
base

Catechismo della Chiesa Cattolica,
484-570, 720-726, 963-975.

Benedetto XVI-Joseph Ratzinger, Gesù
di Nazaret , Rusconi ed., Milano 2007,
(Introduzione e cap. 10).

Letture raccomandate

J.L. Bastero de Eleizalde, María,
Madre del Redentor , 2ª ed. EUNSA,
Pamplona 2004.



M. Ponce Cuéllar, María, Madre del
Redentor y Madre de la Iglesia , 2ª ed.,
Herder, Barcellona 2001.

F. Ocáriz – L.F. Mateo Seco – J.A.
Riestra, Il mistero di Cristo ,
Apollinare Studi, Roma 1999.

----------------------------------

[1] Sant’Agostino, De Trinitate , 2, 5, 9;
cfr. Concilio Lateranense IV, DS 801.

[2] Giovanni Paolo II, Enc. 
Redemptoris Mater , 25-III-1987, 8;
cfr. Pio IX, Bolla Ineffabilis Deus ; Pio
XII, Bolla Munificentissimus Deus ,
AAS 42 (1950) 9768; Paolo VI, Es. Ap. 
Marialis cultus , 25; CIC, 488.

[3] San Leone Magno, Ep. Lectis
dilectionis tuae , DS 291-294.

[4] San Basilio, In Christi
generationem , 5.

[5] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
Gentium , 59; cfr. la proclamazione



del dogma dell’Assunzione della
Beata Vergine Maria da parte di Papa
Pio XII nel 1950, DS 3903.

[6] Cfr. Pio XII, Enc. Ad coeli reginam ,
11-10-1954, AAS 46 (1954), 625-640.

[7] Cfr. AAS 46 (1954), 662-666.

[8] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
Gentium , 56.

[9] Ibidem , 61.

[10] Ibidem , 62.

[11] Cfr. AAS 56 (1964), 1015-1016.

[12] Cfr. Paolo VI, Es. Ap. Marialis
cultus , 56.

[13] Concilio Vaticano II, Cost. Lumen
Gentium , 66.

[14] Cfr. Pio XI, Enc. Quas primas ,
11-11-1925, AAS 17 (195) 599.



[15] Cfr. Messale Romano, Prefazio
della Messa di Gesù Cristo Re
dell’Universo .

[16] San Josemaría, È Gesù che passa ,
36.

[17] Cfr. Paolo VI, Allocuzione a
Nazaret , 5-1-1964, Insegnamenti di
Paolo VI 2 (1964), 25.

[18] San Josemaría, È Gesù che passa ,
14.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-9-
lincarnazione/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-9-lincarnazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-9-lincarnazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-9-lincarnazione/

	TEMA 9. L’Incarnazione

