
opusdei.org

Tema 8. Il dominio
sulla creazione. Il
lavoro. L’ecologia

Dio dà all'uomo il dominio sul
mondo e gli comanda di
esercitarlo. La tutela
dell’ambiente è un obbligo
morale che grava su ogni
persona e sull'umanità in
generale. L'ecologia è uno dei
campi in cui il dialogo tra i
cristiani e i fedeli di altre
religioni è particolarmente
importante per instaurare una
collaborazione.



24/07/2023

1. Dio dà all'uomo la capacità di
dominio sulla creazione materiale

Secondo il racconto della Genesi, Dio
crea l'uomo e la donna e li chiama a
partecipare alla realizzazione del suo
progetto per la creazione. Questa
chiamata si manifesta nel fatto che
Dio affida all'uomo il dominio sul
mondo e gli ordina di esercitarlo.

La concessione di questa missione è
espressa soprattutto in tre testi della
Genesi:

«Dio disse: “Facciamo l'uomo a
nostra immagine, secondo la nostra
somiglianza: dòmini sui pesci del
mare e sugli uccelli del cielo, sul
bestiame, su tutti gli animali selvatici
e su tutti i rettili che strisciano sulla
terra”»[1].



«Dio li benedisse e Dio disse loro:
“Siate fecondi e moltiplicatevi,
riempite la terra e soggiogatela,
dominate sui pesci del mare e sugli
uccelli del cielo e su ogni essere
vivente che striscia sulla terra”»[2].

«Il Signore Dio prese l'uomo e lo pose
nel giardino dell'Eden perché lo
coltivasse e lo custodisse»[3].

Dio concede agli uomini il potere di
partecipare con intelligenza e libertà
al perfezionamento dell'armonia
della creazione per il bene proprio e
del prossimo[4]: li rende suoi
collaboratori.

Il progetto divino originario era che
l'uomo, vivendo in armonia con Dio,
con gli altri e con il mondo[5],
orientasse verso il Creatore non solo
la sua persona, ma anche l'intero
universo, affinché la creazione
rendesse gloria a Dio attraverso gli
uomini[6].



«La creazione è fatta in vista del
sabato e, quindi, del culto e
dell'adorazione di Dio. Il culto è
inscritto nell'ordine della creazione
(cfr Gen 1, 14)»[7].

Il dominio, che comprende l'intero
mondo visibile, tutte le risorse che la
terra contiene e

che l'uomo può scoprire attraverso la
sua attività[8], è concesso a tutti gli
uomini e popoli. Da ciò si possono
trarre le seguenti conseguenze:

a) la proprietà assoluta della terra
appartiene a Dio: «Del Signore è la
terra e quanto contiene: il mondo, con
i suoi abitanti»[9].[10] L'uomo deve
considerare se stesso solo come
amministratore di un bene.

b) La natura non è qualcosa che non
ha proprietario, ma è patrimonio
dell’umanità. Di conseguenza, il suo
utilizzo deve comportare un
beneficio per tutti[11].



c) L'uomo «deve considerare le cose
esteriori che legittimamente possiede
non solo come proprie, ma anche
come comuni, nel senso che possano
giovare non unicamente a lui ma
anche agli altri»[12]

.

2. L'immagine di Dio nell'uomo,
fondamento del dominio sulla
creazione.

L'uomo, nella sua dimensione
corporea, ha una certa affinità con le
altre creature. Tuttavia, ha una vera
affinità con Dio per quanto riguarda
la sua dimensione spirituale, poiché
è stato creato a sua immagine e
somiglianza e gli è stata promessa
l'immortalità.

L'immagine di Dio nell'uomo è il
fondamento del suo potere sulla
creazione: «L'uomo è immagine di
Dio, tra l'altro, per il mandato



ricevuto dal suo Creatore di
soggiogare, di dominare la terra.
Nell'adempimento di tale mandato,
l'uomo, ogni essere umano, riflette
l'azione stessa del Creatore
dell'universo»[13].

La condizione di immagine di Dio
indica all'uomo anche come
esercitare il suo dominio, deve cioè
subordinare il possesso, il dominio e
l'uso delle cose alla somiglianza
divina e alla sua vocazione
all'immortalità[14].

«Il compito è di “dominare” sulle
altre creature, “coltivare il giardino”,
ed è da assolvere nel quadro
dell'obbedienza alla legge divina e,
quindi, nel rispetto dell'immagine
ricevuta, fondamento chiaro del
potere di dominio, riconosciutogli in
ordine al suo perfezionamento (Gen
1,26)»[15].

Come immagine di Dio, l'uomo
partecipa della sua Sapienza e della



sua Sovranità sul mondo[16]. E
proprio per questo deve avvicinarsi
alla terra con lo stesso atteggiamento
del Creatore, che non è solo
Onnipotenza, ma anche Provvidenza
amorosa. Di conseguenza, l'uomo
deve agire sulla terra «con santità e
giustizia (...) esercitando il giudizio
con animo retto» (Sap 9, 3), con
sapienza e amore»[17], «quale
“padrone” e “custode” intelligente e
nobile, e non come uno “sfruttatore”
senza scrupoli»[18]. In questo modo,
cioè attraverso l'uomo, la
provvidenza di Dio nel mondo
diventa visibile ed efficace.

L'uomo riceve nei confronti del
mondo la missione di perfezionarlo,
non di distruggerlo; per trasformarlo
non in caos, «ma in una bella dimora
dove tutto è rispettato»[19]. Questa
capacità dell'uomo non è un potere
assoluto, che corrisponde solo a Dio,
né tanto meno un potere dispotico di



«usare e abusare» o di disporre delle
cose a proprio piacimento[20].

«Certamente l'uomo ha da Dio stesso
il compito di “dominare” le cose
create e di “coltivare il giardino” del
mondo; ma è un compito, questo, che
l'uomo deve assolvere nel rispetto
dell'immagine divina ricevuta, e
quindi con intelligenza e con amore:
egli deve sentirsi responsabile dei
doni che Dio gli ha elargito e
continuamente gli elargisce»[21].

Questo compito da svolgere nel
mondo trova adeguata espressione
nel concetto di amministrazione[22].
L'uomo riceve il dono della natura
visibile per amministrarlo in ordine
alla propria perfezione e a quella dei
propri simili[23].

3. Il lavoro nel progetto di Dio



Il mandato nei confronti del mondo,
di coltivare e prendersi cura della
terra, si realizza attraverso il lavoro.
Pertanto il lavoro non si impone
all'uomo come conseguenza del
peccato originale, ma entra nel
disegno di Dio fin dall'inizio:

«Non appena fu creato, l'uomo
dovette lavorare. Non sto
inventando: basta aprire le prime
pagine della Bibbia per leggere che -
ancor prima che il peccato entrasse
nell'umanità e, come conseguenza
della trasgressione, comparissero la
morte, le pene e le miserie (cfr. Rm 5,
12) - Dio formò Adamo col fango
della terra, e creò per lui e per la sua
discendenza questo mondo così
bello, ut operaretur et custodiret
illum (Gen 2, 15), perché lo lavorasse
e lo custodisse.

Dobbiamo convincerci, pertanto, che
il lavoro è una realtà meravigliosa
che ci viene imposta come una legge



inesorabile alla quale tutti, in un
modo o nell'altro, siamo sottomessi,
anche se qualcuno tenta di sottrarsi.
Sappiatelo bene: quest'obbligo non è
sorto come conseguenza del peccato
originale, e tanto meno è una
scoperta moderna. Si tratta di un
mezzo necessario che Dio ci affida
sulla terra, dando ampiezza ai nostri
giorni e facendoci partecipi del suo
potere creatore, affinché possiamo
guadagnare il nostro sostentamento
e, nello stesso tempo, raccogliere 
frutti per la vita eterna (Gv 4, 36): 
l'uomo nasce per lavorare, come gli
uccelli per volare (Gb 5, 7)»[24].

L’uomo rende un servizio alla società
quando «coltiva la terra col lavoro
delle sue braccia o con l'aiuto della
tecnica, affinché essa produca frutto
e diventi una dimora degna di tutta
la famiglia umana»[25], mentre
procura il sostentamento per sé e per
la sua famiglia; ogni uomo collabora
personalmente con Dio perché si



sviluppi e si compia la sua opera,
perché i suoi disegni si compiano
nella storia, e così perfezioni anche
se stesso[26].

La dimensione sociale della persona
significa che siamo necessariamente
interconnessi e, quindi, abbiamo
bisogno gli uni degli altri. In un certo
senso, questa realtà è espressione
dell'essere a immagine di Dio,
comunità di persone che si
scambiano il bene più alto. Allo
stesso modo, con il lavoro e il
servizio, l'uomo rende presente la
cura di Dio per ciascuno e a sua volta
la riceve attraverso il lavoro e il
servizio degli altri.

4. L’ecologia. Il dominio dell’uomo
e il valore della natura

Il termine “ecologia” (dal greco oikía:
casa) si applica soprattutto al
rapporto dell'uomo con la natura.



Negli ultimi decenni, gli
insegnamenti della Chiesa sulla
questione ecologica sono stati
abbondanti[27]. Senza arrivare a dare
soluzioni specifiche, cosa che non è
di sua competenza, il Magistero della
Chiesa offre orientamenti importanti
che costituiscono una guida
essenziale nelle relazioni della
persona con il mondo.

La natura, al servizio della persona
umana

La natura ha un valore oggettivo, ma
non assoluto. La terra è stata
concessa in dono all'uomo perché
serva all’uomo e assieme all’uomo
glorifichi Dio.

In questo modo la natura partecipa
alla vocazione di servizio che è
propria dell'uomo[28].

«Ogni tipo di vita deve essere
rispettata, favorita e veramente
amata, come creazione del Signore



Dio, che creò ogni cosa “buona” (Gen
1, 31). Ma è precisamente il valore
speciale della vita umana che ci
consiglia, in concreto ci obbliga, a
studiare con attenzione il modo in
cui noi utilizziamo le altre specie
create»[29].

Per questo motivo, al fine di
salvaguardare la natura, «il problema
decisivo - dice Benedetto XVI - è la
complessiva tenuta morale della
società. Se non si rispetta il diritto
alla vita e alla morte naturale, se si
rende artificiale il concepimento, la
gestazione e la nascita dell'uomo, se
si sacrificano embrioni umani alla
ricerca, la coscienza comune finisce
per perdere il concetto di ecologia
umana e, con esso, quello di ecologia
ambientale. È una contraddizione
chiedere alle nuove generazioni il
rispetto dell'ambiente naturale,
quando l'educazione e le leggi non le
aiutano a rispettare se stesse»[30],



Anche la vita degli altri esseri viventi
ha un grande valore, che non è
opposto a quello della persona; al
contrario, il valore della vita animale
e vegetale acquista il suo pieno
significato se rapportato alla vita
della persona umana. Francesco
richiama l'attenzione sull'evidente
incoerenza di mettere in opposizione
questi valori:

«Si avverte a volte l’ossessione di
negare alla persona umana qualsiasi
preminenza, e si porta avanti una
lotta per le altre specie che non
mettiamo in atto per difendere la
pari dignità tra gli esseri umani»[31].
«Non può essere autentico un
sentimento di intima unione con gli
altri esseri della natura, se nello
stesso tempo nel cuore non c’è
tenerezza, compassione e
preoccupazione per gli esseri
umani»[32].

Il rispetto della natura



«L'intervento umano non è
“creatore”; esso s'incontra con una
natura materiale, che ha come esso
la sua origine in Dio Creatore e di cui
l'uomo è stato costituito il nobile e
saggio custode»[33].

La natura non è opera dell'uomo, ma
di Dio; il suo valore non è quello che
l'uomo vuole darle, diventandone la
misura; è al suo servizio, ma non al
servizio dei propri capricci, ma della
sua perfezione come persona; ha
caratteri suoi propri e un destino
originariamente stabilito da Dio[34].

Ciò implica che l'azione umana sul
mondo «non deve far uso della
natura contro il suo proprio bene, il
bene degli esseri umani suoi
compagni e il bene delle generazioni
future. Poiché c’è una dimensione
morale nel concetto e nella pratica
del progresso che deve essere in ogni
caso rispettata»[35].



Di conseguenza, la legge che deve
governare il rapporto dell'uomo con
il mondo non è la legge dell'utilità,
che stabilisce la ragione mossa
esclusivamente da fini economici,
considerando la natura solo come
materiale disponibile.

La necessità di conversione e la cura
della natura

L'educazione alla responsabilità
ecologica, cioè alla responsabilità
verso se stessi, gli altri e l'ambiente,
deve quindi avere come primo
obiettivo la conversione, il
cambiamento interiore della
persona.

Papa Francesco lamenta che «alcuni
cristiani impegnati e dediti alla
preghiera, con il pretesto del
realismo e della pragmaticità, spesso
si fanno beffe delle preoccupazioni
per l’ambiente. Altri sono passivi,
non si decidono a cambiare le
proprie abitudini e diventano



incoerenti. Manca loro dunque una
conversione ecologica, che comporta
il lasciar emergere tutte le
conseguenze dell’incontro con Gesù
nelle relazioni con il mondo che li
circonda. Vivere la vocazione di
essere custodi dell’opera di Dio è
parte essenziale di un’esistenza
virtuosa, non costituisce qualcosa di
opzionale e nemmeno un aspetto
secondario dell’esperienza
cristiana»[36].

Quanto affermato implica un nuovo
modo di agire nei confronti degli
altri e della natura, che supera
atteggiamenti e stili di vita guidati
dall'egoismo, che sono causa
dell'esaurimento delle risorse
naturali[37]. La protezione
dell'ambiente sarà effettivamente
considerata come un obbligo morale
che riguarda ogni persona e l'intera
umanità. Non sarà apprezzata solo
come questione di interesse per la
natura, ma come responsabilità di



ogni uomo davanti al bene comune e
ai disegni di Dio[38].

L'obbligo di contribuire al
risanamento dell'ambiente riguarda
tutti gli uomini. «A maggior ragione,
coloro che credono in Dio creatore e,
quindi, sono convinti che nel mondo
esiste un ordine ben definito e
finalizzato devono sentirsi chiamati
ad occuparsi del problema. I
cristiani, in particolare, avvertono
che i loro compiti all'interno del
creato, i loro doveri nei confronti
della natura e del Creatore sono
parte della loro fede»[39].

Nel campo concreto delle relazioni
dell'uomo con il mondo, i cristiani
devono svolgere il ruolo di
diffondere anche i valori morali e di
contribuire all'educazione nella
coscienza ecologica[40].

Proprio per la sua natura globale,
l'ecologia è uno degli ambiti in cui il
dialogo dei cristiani con i fedeli di



altre religioni è particolarmente
importante per instaurare una
collaborazione[41].

Tomas Trigo

Bibliografia fondamentale

- Concilio Vaticano II, Lumen
Gentium, 21-XI-1964, nn. 36, 41 e 48; 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, nn. 34,
36, 37, 57 y 69.

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 279-314; 337-349; 2415-2418.

- Pontificio Consiglio «Giustizia e
Pace», Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa, Ed. Vaticana,
Città del Vaticano 2005, nn. 451-487.



Letture raccomandate

- Francesco, Laudato si’, 24-V-2015.

- Benedetto XVI, Caritas in veritate,
29-VI-2009.

- San Giovanni Paolo II, Centesimus
annus, 30-XII-1991, nn. 37, 38, 40 y 52;
Sollicitudo rei sociales, 30-XII-1987,
nn. 26, 29, 30, 34 e 48; Redemptor
hominis, 4-III.-1979, nn. 8, 15 e 16; 
Messaggio per la Giornata mondiale
per la Pace, 8-XII-1989.

- San Josemaría Escrivá, Lavoro di
Dio, in Amici di Dio, nn. 55-72, Ares,
Milano.

- Tomás Trigo, Cuidar la Creación.
Estudios sobre la encíclica «Laudato
si’», Eunsa, Pamplona 2016.

[1] Gen 1, 26.



[2] Ivi 1, 28.

[3] Ivi 2, 15.

[4] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 307.

[5] Cfr. san Giovanni Paolo II, 
Udienza generale 17-I-2001, n. 1.

[6] Cfr. Gaudium et spes, n. 34. «La
creazione… è chiamata ad unirsi
all’uomo per dare gloria a Dio (cfr. 
Sal 148 e 96)» (san Giovanni Paolo II, 
Messaggio 8-XII-1989, n. 16). La
gloria che la natura rende al Creatore
è espressa mirabilmente nel Canto
dei tre giovani (Dn 3, 52-90).

[7] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 347.

[8] Cfr. san Giovanni Paolo II, 
Evangelium vitae, 25-III-1995, n. 42.

[9] Sal 24, 1.



[10] Vedere anche Gs 22, 19; Os 9, 3; 
Sal 85, 2; Ger 16, 18; Ez 36, 5.

[11]Cfr. san Paolo VI, Messaggio 1-
VI-1972.

[12] Gaudium et Spes, n. 69. cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, nn.
2402-2404. «L’ambiente è un bene
collettivo, patrimonio di tutta
l’umanità e responsabilità di tutti.
Chi ne possiede una parte è solo per
amministrarla a beneficio di tutti. Se
non lo facciamo, ci carichiamo sulla
coscienza il peso di negare l’esistenza
degli altri». (Francesco, Laudato si’,
24-V-2015, n. 95).

[13] San Giovanni Paolo II, Laborem
exercens, 14-IX-1981, n. 4.

[14] Cfr. san Giovanni Paolo II, 
Sollicitudo rei socialis, 30-XII-1987, n.
29.

[15] Sollicitudo rei socialis, 30-
XII-1987, n. 30.



[16] Cfr. Evangelium vitae, n. 42.

[17] Cfr. san Giovanni Paolo II, 
Messaggio 8-XII-1989, n. 3.

[18] San Giovanni Paolo II, 
Redemptor hominis, 4-III-1979, n. 15.

[19] San Paolo VI, Messaggio 1-
VI-1972.

[20] Cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 34; 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
2415.

[21] San Giovanni Paolo II, 
Christifideles laici, 30-X-1988, n. 43.

[22] Cfr. san Giovanni Paolo II, 
Udienza generale 17-I-2001, nn. 1-2.

[23] Cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 30;
LS, n. 68.

[24] San Josemaría Escrivá, Amici di
Dio, n. 57; cfr. Gaudium et Spes, n. 34.

[25] Gaudium et Spes, n. 57.



[26] Cfr. Ivi, nn. 34 e 57.

[27] In continuità con l'insegnamento
di Paolo VI, Giovanni Paolo II e
Benedetto XVI, l'enciclica di
Francesco, Laudato si', già citata,
spicca per la grande risonanza che
ha avuto - non solo in ambito
cattolico. Da essa sono scaturite
interessanti iniziative in tutto il
mondo a favore della cura della
persona umana e dell'ambiente.

[28] «L'interdipendenza delle
creature è voluta da Dio. Il sole e la
luna, il cedro e il piccolo fiore,
l'aquila e il passero: le innumerevoli
diversità e disuguaglianze stanno a
significare che nessuna creatura
basta a se stessa, che esse esistono
solo in dipendenza le une dalle altre,
per completarsi vicendevolmente, al
servizio le une delle altre». 
Catechismo della Chiesa Cattolica n.
340



[29] San Giovanni Paolo II, Discorso
18 -V-1990, n. 4. cfr. anche san
Giovanni Paolo II Dichiarazione di
Venezia, 10-VI-2002, nella quale si
afferma che «il rispetto della
creazione deriva dal rispetto per la
vita e la dignità dell’uomo».

[30] Benedetto XVI, Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 51.

[31] Laudato si’, n. 90.

[32] Ivi, n. 91

[33] Congregazione per la Dottrina
della Fede, Istruzione Libertatis
conscientia, 22-III-1986, n. 34.

[34] cfr. Sollicitudo rei socialis, n. 34;
san Giovanni Paolo II, Messaggio 8-
XII-1989; san Giovanni Paolo II, 
Centesimus annus, 1-V-1991, n. 37.

[35] San Giovanni Paolo II, Discorso
18 maggio 1990, n. 4. La reazione
morale all'impatto che le nostre



azioni provocano sugli altri e
sull'ambiente scaturisce - afferma
Francesco - «(dal)l’atteggiamento di
fondo dell'autotrascendenza, della
rottura della coscienza isolata e
dell'autoreferenzialità» (Laudato si'
n. 208).

[36]Laudato si’, n. 217

[37] Cfr. san Giovanni Paolo II, 
Ecclesia in America, 22.I.1999, n. 25

[38] Cfr. san Giovanni Paolo II, 
Discorso 18 -V-1990, n. 4. Sono molti i
richiami del Magistero alla
responsabilità morale nei confronti
dell’ ecologia: cfr., tra gli altri 
Centesimus annus, n.40; Evangelium
vitae, n. 42; san Giovanni Paolo II, 
Ecclesia in America, n. 25; Discorso
18-VIII-1985, n. 2; Messaggio 8-
XII-1989, n. 15.

[39] San Giovanni Paolo II, Messaggio
1-1-1990, n. 15: citato in Laudato si’,
n. 64.



[40] Dichiarazione di Venezia.

[41] Cfr. san Giovanni Paolo II, Fides
et ratio, 14-9-1998, n. 104; san
Giovanni Paolo II, Messaggio 1-
I-1990, n. 15; Laudato si’, n. 7.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-8-il-
dominio-sulla-creazione-il-lavoro-

lecologia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-8-il-dominio-sulla-creazione-il-lavoro-lecologia/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-8-il-dominio-sulla-creazione-il-lavoro-lecologia/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-8-il-dominio-sulla-creazione-il-lavoro-lecologia/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-8-il-dominio-sulla-creazione-il-lavoro-lecologia/

	Tema 8. Il dominio sulla creazione. Il lavoro. L’ecologia

