
opusdei.org

Tema 6. L’essere
umano, immagine di
Dio

L’essere umano è l’unica
creatura capace di conoscere e
di amare al di là di ciò che è
materiale e finito. Se Dio ci ha
creati con uno spirito è perché
noi lo potessimo conoscere e
amare: la creazione dell’essere
umano a immagine di Dio
comporta la possibilità di una
relazione di comunicazione
reciproca. L’essere umano,
essendo immagine di Dio e
partecipando di Lui, che è
Amore, è un essere capace di
amore.



28/06/2023

1. L’essere umano creato a
immagine di Dio

Il libro della Genesi ci dice che «Dio
creò l’uomo a sua immagine; a
immagine di Dio lo creò: maschio e
femmina li creò»[1].

Si tratta indubbiamente di una
rivelazione della massima
importanza. Dopo la creazione del
mondo materiale, del mondo
vegetale e del mondo animale, Dio
crea - qui non prendiamo in
considerazione il mondo degli angeli
- la creatura umana. C’è una
distinzione netta e radicale tra gli
esseri non umani e gli esseri umani:
solo quelli umani sono immagine di
Dio; rispecchiano di Dio molto più
che il semplice essere stati creati da
Lui; partecipano della divinità di Dio



in una maniera superiore alla natura
non umana, anche se logicamente
questa somiglianza non annulla la
distinzione tra la natura umana e la
natura divina. «La persona umana,
creata a immagine di Dio, è un essere
insieme corporeo e spirituale. Il
racconto biblico esprime questa
realtà con un linguaggio simbolico,
quando dice che “Dio plasmò l’uomo
con polvere del suolo e soffiò nelle
sue narici un alito di vita, e l’uomo
divenne un essere vivente” (Gen 2,
7)»[2].

Questa posizione intermedia
dell’essere umano, tra il mondo
materiale-animale e la divinità, può
essere negata dai due estremi. Nel
primo caso, l’uomo si erge in signore
assoluto di se stesso e di tutta la
creazione; nel secondo caso, si ritiene
che l’essere umano sia un semplice
prodotto dell’evoluzione animale,
per quanto complessa si concepisca,
privato di spiritualità e di libertà.



Tuttavia, per evitare questi due
errori e accettare più facilmente
questa verità di fede basta riflettere
sull’esperienza che abbiamo del
nostro modo di essere.

Da un lato, sono evidenti molte
limitazioni che dimostrano e
costituiscono la nostra finitezza: per
esempio, non riusciamo a fare tutto
quello che vorremmo (sia per
ostacoli esterni, sia per ostacoli
interni); ci succedono molte cose che
non controlliamo, non vogliamo, né
prevediamo; viviamo in un flusso di
tempo e di avvenimenti che non
possiamo invertire né fermare. Ecco,
dunque, che la nostra finitezza è
evidente.

Però, d’altra parte, non sono meno
evidenti certi aspetti della nostra vita
che sfuggono a questa finitezza, che
in qualche modo la rendono
permeabile e la aprono all’infinito.
Tanto per cominciare, constatiamo il



fatto sorprendente che, pur essendo
esseri finiti, noi lo sappiamo o ne
abbiamo consapevolezza; infatti, se
sappiamo di essere finiti, è perché il
nostro intelletto oltrepassa in
qualche modo il limite della finitezza
personale. Inoltre, riguardo alle
limitazioni che abbiamo indicato, è
vero che non otteniamo molte delle
cose che vorremmo, ma possiamo
concepirle e desiderarle anche nel
caso in cui si tratti anche di propositi
impossibili da realizzare;
necessariamente ci succedono anche
cose incontrollabili, alle quali
possiamo sempre opporre resistenza
o prendere una posizione interiore
nei loro confronti; il tempo passa
veramente per noi e in noi in un
modo forzatamente irreversibile, ma
viviamo sempre in un continuo e
permanente “ora” dal quale
possiamo contemplare e dare senso
al passato e in certo qual modo al
futuro.



In definitiva, siamo indubbiamente
creature finite e, fra l’altro, viviamo
in un mondo materiale finito; però
avvertiamo anche la capacità di
prendere le distanze o distaccarci dai
condizionamenti della finitezza.
Questa capacità è possibile solo agli
esseri spirituali, ed è questo che ci fa
simili a Dio, Spirito infinito e
assoluto.

Una certa teoria umanista sostiene
l’idea di un essere umano spirituale,
ma con uno spirito finito - più o
meno illuminato -, che non sia né
immagine di Dio né, pertanto,
orientato a Lui. Una simile
concezione è problematica sia
teoricamente, perché la natura di
uno spirito consiste nel partecipare
dell’assoluto e tendere ad esso; sia
praticamente, perché l’esperienza
personale e storica dimostra che
rompere la relazione con Dio finisce
con l’annacquare la dignità della
persona umana. «Non esistono altre



vie. Sulla terra sono possibili solo
due modi di vivere: o si vive vita
soprannaturale o vita animale»[3].

2. L’essere umano, immagine di
Dio: creato dall’amore, creato per
amare

Il fatto che «Dio creò l’uomo a sua
immagine» implica anche due
affermazioni fondamentali: che
siamo stati creati dall’amore e che
siamo stati creati per amare.

In primo luogo, se Dio è perfetto e
assoluto, non ha necessità di niente e
di nessuno. Da quanto si è detto sin
qui si deduce che Dio è
assolutamente trascendente e libero;
vale a dire, che non ha creato il
mondo né l’uomo per necessità, ma
in pienissima libertà. La creazione è
un dono gratuito di Dio: in altre
parole, tutta la creazione è opera del



suo amore. Dobbiamo respingere la
frequente tentazione di sottoporre
Dio, o la Volontà di Dio, alla nostra
logica o alle nostre condizioni.

In secondo luogo, se Dio ci ha creato
a sua immagine è per intrattenere
con l’uomo una eventuale relazione.
In altre parole, se Dio ci ha fatto
capaci di conoscere e di amare ben
oltre ciò che è materiale e finito, se ci
ha creato con uno spirito, è perché lo
conoscessimo e lo amassimo. «Di
tutte le creature visibili, soltanto
l’uomo è “capace di conoscere e di
amare il proprio Creatore” (Gaudium
et Spes, 12); è “la sola creatura che
Dio abbia voluto per se
stessa” (Gaudium et Spes, 24);
soltanto l’uomo è chiamato a
condividere, nella conoscenza e
nell’amore, la vita di Dio. A questo
fine è stato creato ed è questa la
ragione fondamentale della sua
dignità»[4].



Da un altro punto di vista, si può dire
che la creazione dell’uomo a
immagine di Dio implica la
possibilità di una relazione di
comunicazione reciproca. Però
l’iniziativa di tale comunicazione, se
si riferisce all’intimità, può provenire
solamente da Dio, perché la
conoscenza naturale umana non può,
per se stessa, accedere all’intimità di
Dio (in realtà, né a nessun’altra
intimità se questa non gli si apre). Ed
è questo ciò che effettivamente Dio
ha fatto: Dio ci si è rivelato, ci ha
comunicato la sua natura più intima.
Ebbene, questa profonda rivelazione
ci viene nella maniera più esplicita
attraverso san Giovanni: «Dio è
Amore»[5].

Questo significa che l’essere umano,
essendo immagine di Dio e
partecipando di Lui, che è Amore, è
un essere capace di amore: questa è
la sua essenza e la sua definizione
più profonda, quella che determina



ciò che egli è e può arrivare ad
essere, «perché ognuno è ciò che è il
suo amore»[6]; ed è capace di amore
perché, essendo creato dall’Amore,
ha già ricevuto questo amore, è stato
amato per primo: «In questo sta
l’amore: non siamo stati noi ad
amare Dio, ma è lui che ha amato
noi»[7]; «noi amiamo perché Egli ci ha
amati per primo»[8]. Per questo tutto
il dinamismo della vita morale, le
virtù, è informato dall’amore, dalla
carità. «La carità ordina gli atti delle
altre virtù al fine ultimo, e per questo
motivo dà alle altre virtù la forma.
Pertanto si dice che è forma delle
virtù»[9].

3. Le dimensioni dell’essere
umano, immagine di Dio:
intelligenza, volontà, affetti



Definire l’uomo come un essere che
ama o che è capace d’amore può
essere ambiguo in funzione di che
cosa s’intende per amore, termine
troppo ampio e diverso nell’uso che
se ne fa oggi. In generale si può dire
che l’amore è un desiderio, o almeno
lo contiene; però l’essere umano può
desiderare in diverse maniere (può
essere egoista o altruista), a diversi
livelli della sua natura (sensibile o
spirituale) e, inoltre, in direzioni
molto diverse tra loro (verso realtà
inferiori o superiori all’uomo stesso,
verso oggetti in sé buoni o cattivi,
ecc.), che caratterizzano tale
desiderio in modi differenti e, di
conseguenza, definiscono il soggetto
stesso che desidera. La luce della
fede ci indica che il modo di amare
più appropriato all’essere umano,
immagine di Dio, è amare come ama
Lui.

Amare come Dio o amare
spiritualmente significa, in sintesi,



amare liberamente in e con verità. In
altre parole, significa innalzare
l’affettività al livello in cui la ragione
discerne in essa verità o falsità,
convenienza o scorrettezza, aprendo
o dirigendo l’amore verso l’altro;
cosa che, evidentemente, si può fare
soltanto in modo libero o volontario.
Si tratta, allora, di mettere in gioco le
tre dimensioni fondamentali
dell’essere umano in quanto spirito:
l’intelligenza o il logos, che discerne
il tipo di amore e lo apre ad altre
persone; la volontà, che decide
liberamente come rispondere a
questa conoscenza permeata
dall'amore; e l’affettività che nella
sua forma più profonda e più alta
corrisponde in senso proprio
all’amore.

È chiaro che spesso constatiamo in
noi un livello non spirituale in cui
mancano lucidità, libertà o autentico
amore. Quello che bisogna fare,
allora, è integrare queste tre



dimensioni umane al loro livello
superiore o spirituale; senza cedere,
pertanto, a riduzionismi che in fondo
presuppongono una concezione
dell’essere umano come un essere
esclusivamente materiale, animale o
socialmente gregario.

Su questo piano spirituale
intelligenza e amore vanno di pari
passo in modo armonioso e
simultaneo. «Non c'è l'intelligenza e
poi l'amore: ci sono l'amore ricco di
intelligenza e l'intelligenza piena di
amore»[10]. Eros e àgape, che spesso
sono stati radicalizzati e posti in
opposizione tra loro (come amore di
concupiscenza e amore di
benevolenza, amore ascendente e
amore discendente, amore
possessivo e amore oblativo, amore
per se stesso e amore dell’altro, ecc.),
si integrano elevandosi e
purificandosi. «In realtà eros e àgape
- amore ascendente e amore
discendente - non si lasciano mai



separare completamente l'uno
dall'altro. Quanto più ambedue, pur
in dimensioni diverse, trovano la
giusta unità nell'unica realtà
dell'amore, tanto più si realizza la
vera natura dell'amore in genere.
Anche se l'eros inizialmente è
soprattutto bramoso, ascendente -
fascinazione per la grande promessa
di felicità - nell'avvicinarsi poi
all'altro si porrà sempre meno
domande su di sé, cercherà sempre
di più la felicità dell'altro, si
preoccuperà sempre di più di lui, si
donerà e desidererà “esserci per”
l'altro. Così il momento dell'àgape si
inserisce in esso; altrimenti l'eros
decade e perde anche la sua stessa
natura. D'altra parte, l'uomo non può
neanche vivere esclusivamente
nell'amore oblativo, discendente.
Non può sempre soltanto donare,
deve anche ricevere. Chi vuol donare
amore, deve egli stesso riceverlo in
dono»[11].



4. La socievolezza dell’essere
umano, immagine di Dio

Dio, nel rivelarci la sua essenza come
amore, ci ha rivelato inoltre qualcosa
su come ama; e non solo su come
ama le creature umane, ma su come
ama in se stesso. Dio ama in modo
interpersonale; Dio è Trino, una
Trinità di persone che si conoscono e
si amano reciprocamente. Allora noi,
se siamo immagine di Dio, siamo
chiamati ad amare in questo modo e
abbiamo già in noi una traccia o
partecipazione di questo amore
interpersonale.

Questa dimensione dell’amore,
l’amore all’altro, si può intravedere
nell’esperienza naturale sia
dell’amore che dell’esperienza
dell’altro in quanto altra persona.
Per un verso, se l’amore è desiderio,
muove, è movimento; ed è naturale



che tragga il soggetto fuori da sé
verso ciò che è superiore, verso altre
persone. Per un altro verso,
l’esperienza autentica che abbiamo
degli altri non è semplicemente
l’esperienza di altri “oggetti” ai quali
possiamo rispondere se ne abbiamo
voglia; è piuttosto l’esperienza di altri
“soggetti” che dai quali ci sentiamo
interpellati sin dall’inizio e che ci
richiedono una risposta. A sua volta,
questa scoperta naturale appare
rafforzata dalla verità di fede che
andiamo considerando, l’essere
umano come immagine di Dio. In
effetti, se l’altro è immagine di Dio,
amare l’altro vuol dire amare
l’immagine di Dio, amare qualcuno
che Dio ama, amare Dio stesso.

Pertanto, l’amore è un amore
essenzialmente interpersonale:
«Perché piena di verità, la carità può
essere dall'uomo compresa nella sua
ricchezza di valori, condivisa e
comunicata. La verità, infatti, è 



“logos” che crea “dia-logos” e quindi
comunicazione e comunione. [...] La
verità apre e unisce le intelligenze
nel logos dell'amore: è, questo,
l'annuncio e la testimonianza
cristiana della carità»[12]. Ecco perché
il Nuovo Testamento presenta uniti i
comandamenti dell’amore a Dio e
dell’amore al prossimo[13], in modo
che l’uno porta all’altro: l’amore a
Dio porta all’amore al prossimo e
l’amore al prossimo porta all’amore a
Dio. «Se ami tuo fratello, è necessario
che ami l’amore stesso. Ebbene,
l’“amore è Dio”, dunque è necessario
che colui che ama il proprio fratello
ami anche Dio»[14].

È su questi profondi presupposti
antropologici ed etici che si fonda la
socievolezza umana, e non solo su
una questione fattuale di necessaria
e utile convivenza in comunità. E per
questo motivo la socievolezza si
alimenta dell’amore e in primo luogo
si compone delle relazioni e delle



comunità propriamente amorose: la
famiglia e l’amicizia. Solamente
attraverso la socializzazione, il
contatto con altri, l’essere umano
cresce e si sviluppa nella natura che
gli è propria: «Un essere umano è
fatto in modo tale che non si realizza,
non si sviluppa e non può trovare la
propria pienezza “se non attraverso
un dono sincero di sé” (Gaudium et
spes, n. 24). E ugualmente non giunge
a riconoscere a fondo la propria
verità se non nell’incontro con gli
altri»[15].

Ne abbiamo conferma nello stesso
Vangelo: «Chiunque fa la volontà del
Padre mio che è nei cieli, egli è per
me fratello, sorella e madre»[16]. Da
tutto questo si ricavano ricche
conseguenze per la famiglia come
cellula di base della società. «Dio è
amore e vive in se stesso un mistero
di comunione personale d'amore.
Creandola a sua immagine e
continuamente conservandola



nell'essere, Dio iscrive nell'umanità
dell'uomo e della donna la vocazione,
e quindi la capacità e la
responsabilità dell'amore e della
comunione. L'amore è, pertanto, la
fondamentale e nativa vocazione di
ogni essere umano»[17]. Succede lo
stesso nell’amicizia - «vi ho chiamato
amici»[18] -: essa si nutre dell’amore di
Dio e genera comunanza. «Per la
grazia che Egli ci dona, siamo elevati
in modo tale che siamo veramente
suoi amici. Con lo stesso amore che
Egli riversa in noi, possiamo amarlo,
estendendo il suo amore agli altri,
nella speranza che anch’essi
troveranno il loro posto nella
comunità di amicizia fondata da
Gesù Cristo»[19].

Sergio Sánchez-Migallón

Bibliografia di base



- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 355-368.

[1] Gen 1, 27.

[2] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 362.

[3] San Josemaría, Amici di Dio, n.
200.

[4] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 356.

[5] 1 Gv 4, 8 e 16.

[6] Sant’Agostino, Commento alla
Prima Lettera di san Giovanni,
trattato 2, n. 14.

[7] 1 Gv 4, 10.

[8] Ivi 4, 19.



[9] San Tommaso d’Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 23, a 8.

[10] Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 30.

[11] Benedetto XVI, Deus caritas est,
n. 7.

[12] Benedetto XVI, Caritas in
veritate, n. 4.

[13] Cfr. Mt 22, 40; 1 Gv 4, 20 e 21;
ecc.

[14] Sant’Agostino, Commento alla
Prima Lettera di san Giovanni,
trattato 9, n. 10.

[15] Papa Francesco, Enciclica 
Fratelli tutti, n. 87.

[16] Mt 12, 50.

[17] San Giovanni Paolo II, Familiaris
consortio, n. 11.

[18] Gv 15, 15.



[19] Papa Francesco, Christus vivit, n.
153.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-6-lessere-
umano-immagine-di-dio/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-6-lessere-umano-immagine-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-6-lessere-umano-immagine-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-6-lessere-umano-immagine-di-dio/

	Tema 6. L’essere umano, immagine di Dio

