
opusdei.org

TEMA 6. La
Creazione

La dottrina della creazione
costituisce la prima risposta agli
interrogativi fondamentali sulla
nostra origine e il nostro fine.

03/06/2018

Introduzione

L’importanza della verità della
creazione è dovuta al fatto che è «il
fondamento di tutti i divini progetti
di salvezza; è l’inizio della storia
della salvezza culminante in Cristo» (
Compendio , 51). Sia la Bibbia ( Gn 1,



1) che il Credo hanno inizio con la
confessione di fede nel Dio Creatore.

A differenza degli altri grandi misteri
della nostra fede (la Trinità e
l’Incarnazione), la creazione «è una
prima risposta agli interrogativi
fondamentali dell’uomo circa la
propria origine e il proprio fine» ( 
Compendio , 51), che lo spirito umano
si pone e ai quali, in parte, può anche
rispondere, come dimostra la
riflessione filosofica. Nonostante i
racconti delle origini che fanno parte
della cultura religiosa di tanti popoli
(cfr. Catechismo , 285), la specificità
della nozione di creazione in realtà è
stata colta solo con la rivelazione
giudaico-cristiana.

La creazione, dunque, è un mistero
di fede e allo stesso tempo è una
verità accessibile alla ragione
naturale (cfr. Catechismo , 286).
Questa posizione peculiare tra fede e
ragione fa della creazione un buon



punto di partenza per il compito di
evangelizzazione e di dialogo che i
cristiani sono sempre chiamati a
realizzare – in modo particolare ai
nostri giorni [1] - così come aveva
fatto San Paolo nell’Aeropago di
Atene ( At 17, 16-34).

Si è soliti distinguere l’atto creatore
di Dio (la creazione active sumpta ) e
la realtà creata, che è effetto di tale
azione divina (la creazione passive
sumpta ) [2] . Seguendo questo
schema, si espongono di seguito i
principali aspetti dogmatici della
creazione.

1. L’atto creatore 1.1. «La creazione
è l’opera comune della Santissima
Trinità» ( Catechismo , 292)

La Rivelazione presenta l’azione
creativa di Dio come frutto della sua
onnipotenza, della sua sapienza e del
suo amore. Di solito si attribuisce la
creazione in modo particolare al
Padre (cfr. Compendio , 52), così come



la redenzione al Figlio e la
santificazione allo Spirito Santo.
Nello stesso tempo le opere ad extra
della Trinità (la prima di esse, la
creazione) sono comuni alle tre
Persone, ci si può pertanto
interrogare sul ruolo specifico di
ognuna delle tre Persone nella
creazione, in quanto «ogni Persona
divina compie l’operazione comune
secondo la sua personale proprietà» (
Catechismo , 258). Si tratta della
“appropriazione” degli attributi
essenziali: onnipotenza, sapienza e
amore, rispettivamente, all’operare
creativo del Padre, del Figlio e dello
Spirito Santo.

Nel Simbolo niceno-
costantinopolitano confessiamo la
nostra fede «in un solo Dio, Padre
onnipotente, creatore del cielo e
della terra»; «in un solo Signore,
Gesù Cristo […]; per mezzo di lui tutte
le cose sono state create»; e nello
Spirito Santo «che è Signore e dà la



vita» (DS 150). La fede cristiana,
pertanto, parla non solo di una
creazione ex nihilo , dal nulla, che
indica l’onnipotenza di Dio Padre,
ma anche di una creazione fatta con
intelligenza, con la sapienza di Dio –
il Logos per mezzo del quale tutto è
stato fatto ( Gv 1, 3) – e di una
creazione ex amore (GS 19), frutto
della libertà e dell’amore che è Dio
stesso, lo Spirito che procede dal
Padre e dal Figlio. Di conseguenza, le
processioni eterne delle Persone
stanno alla base del loro operare
creativo [3] .

Poiché non c’è contraddizione tra
l’unicità di Dio e le sue tre Persone,
analogamente l’unicità del principio
creativo non si contrappone alla
diversità dei modi di operare di
ognuna delle Persone.

«Creatore del cielo e della terra»

«“In principio, Dio creò il cielo e la
terra”. Queste prime parole della



Scrittura contengono tre
affermazioni: il Dio eterno ha dato
un inizio a tutto ciò che esiste fuori di
lui. Egli solo è Creatore (il verbo
“creare” – in ebraico “bara” – ha
sempre come soggetto Dio). La
totalità di ciò che esiste (espressa
nella formula “il cielo e la terra”)
dipende da colui che gli dà di
essere» ( Catechismo , 290).

Solo Dio può creare in senso proprio 
[4] , e questo significa dare origine
alle cose dal nulla ( ex nihilo ) e non a
partire da qualcosa di preesistente;
perciò si richiede una potenza attiva
infinita che solo Dio possiede (cfr.
Catechismo, 296-298). È, dunque,
coerente attribuire l’onnipotenza
creativa al Padre, perché Egli è nella
Trinità – secondo un’espressione
classica – fons et origo , vale a dire, la
Persona da cui procedono le altre
due, principio senza principio.



La fede cristiana afferma che la
distinzione fondamentale, in realtà, è
quella che c’è tra Dio e le sue
creature. Questo costituì una novità
nei primi secoli, nei quali la polarità
fra materia e spirito dava adito a
visioni inconciliabili tra loro
(materialismo e spiritualismo,
dualismo e monismo). Il
cristianesimo infranse questi
modelli, soprattutto con l’affermare
che anche la materia (così come lo
spirito) è creata dall’unico Dio
trascendente. Più avanti San
Tommaso sviluppò una metafisica
della creazione che descrive Dio
come lo stesso Essere sussistente ( 
Ipsum Esse Subsistens ). In quanto
causa prima, è assolutamente
trascendente al mondo; e, allo stesso
tempo, in virtù della partecipazione
del suo essere alle creature, è
presente intimamente in esse, che
dipendono in tutto da Colui che è la
sorgente dell’essere. Dio è superior
summo meo e, allo stesso tempo, 



intimior intimo meo (Sant’Agostino, 
Le confessioni , 3, 6, 11; cfr. 
Catechismo , 300).

«Tutto è stato fatto per mezzo di Lui»

L’Antico Testamento presenta il
mondo come frutto della sapienza di
Dio (cfr. Sap 9, 9). «Non è il prodotto
di una qualsivoglia necessità, di un
destino cieco o del caso» ( 
Catechismo , 295), ma ha una
intelligibilità che la ragione umana,
partecipando della luce dell’Intelletto
divino, può cogliere, non senza
sforzo e con spirito di umiltà e di
rispetto davanti al Creatore e alla sua
opera (cfr. Gb 42, 3; cfr. Catechismo ,
299). Questo sviluppo raggiunge la
sua espressione piena nel NT:
nell’identificare il Figlio, Gesù Cristo,
con il Logos (cfr. Gv 1, 1ss), afferma
che la sapienza di Dio è una Persona,
il Verbo incarnato, per mezzo del
quale tutto è stato fatto (cfr. Gv 1, 3).
San Paolo formula questa relazione



del creato con Cristo, spiegando che
tutte le cose sono state create in Lui,
per mezzo di Lui e in vista di Lui (cfr.
Col 1, 16-17).

C’è, dunque, una ragione creatrice
all’origine del cosmo (cfr. 
Catechismo , 284) [5] . Il
cristianesimo ha sin dall’inizio una
grande fiducia nella capacità della
ragione umana di conoscere e la
straordinaria certezza che mai la
ragione (scientifica, filosofica, ecc.)
potrà arrivare a conclusioni
contrarie alla fede, perché entrambe
provengono da una stessa origine.

Non è raro imbattersi in alcuni che
pongono falsi dilemmi; per esempio,
fra creazione ed evoluzione. In
realtà, un’adeguata epistemologia
non solo distingue gli ambiti propri
delle scienze naturali e della fede, ma
inoltre riconosce nella filosofia un
necessario elemento di mediazione,
perché le scienze, con i loro metodi e



con gli obiettivi che le sono propri,
non coprono tutto l’ambito della
ragione umana; e la fede, che si
riferisce allo stesso mondo di cui
parlano le scienze, ha bisogno per
esprimersi di entrare in dialogo con
la razionalità umana delle categorie
filosofiche [6] .

È logico, dunque, che la Chiesa fin
dall’inizio abbia cercato il dialogo
con la ragione: una ragione cosciente
del suo carattere creato, perché non
ha dato a se stessa l’esistenza, né
dispone in modo completo del
proprio futuro; una ragione aperta a
ciò che la trascende, vale a dire, alla
Ragione originaria. Paradossalmente,
una ragione ripiegata su se stessa,
che crede di poter trovare in sé la
risposta ai suoi quesiti più profondi,
finisce con l’affermare l’assurdità
dell’esistenza e col non riconoscere
l’intelligibilità di ciò che è reale
(nichilismo, irrazionalismo, ecc.).



«È Signore e dà la vita»

«Noi crediamo che il mondo trae
origine dalla libera volontà di Dio, il
quale ha voluto far partecipare le
creature al suo essere, alla sua
saggezza e alla sua bontà: “Tu hai
creato tutte le cose, e per la tua
volontà furono create e sussistono” ( 
Ap 4, 11). […] “Buono è il Signore
verso tutti, la sua tenerezza si
espande su tutte le creature” ( Sal
145, 9)» ( Catechismo , 295). Di
conseguenza, «scaturita dalla bontà
divina, la creazione partecipa di
questa bontà (“E Dio vide che era
cosa buona… cosa molto buona”: Gn
1, 4.10.12.18.21.31). La creazione,
infatti, è voluta da Dio come un
dono» ( Catechismo , 299).

Questo carattere di bontà e di dono
libero permette di scoprire nella
creazione l’azione dello Spirito – che
«aleggiava sulle acque» ( Gn 1, 2) -, la
Persona-Dono nella Trinità, Amore



sussistente tra il Padre e il Figlio. La
Chiesa confessa la sua fede nell’opera
creatrice dello Spirito Santo, datore
di vita e sorgente di ogni bene [7] .

L’affermazione cristiana della libertà
divina di creare permette di superare
le ristrettezze di altre visioni che,
ponendo in Dio una necessità,
finiscono con il sostenere il fatalismo
o il determinismo. Non c’è nulla, né
“dentro” né “fuori” di Dio, che lo
obblighi a creare. Qual è allora il fine
che lo muove? Che cosa si è proposto
nel crearci?

1.2. «Il mondo è stato creato per la
gloria di Dio» (Concilio Vaticano I)

Dio ha creato tutto «non per
aumentare la sua gloria, ma per
manifestarla e comunicarla» (San
Bonaventura, Sent. 2, 1, 2, 2, 1). Il
Concilio Vaticano I (1870) insegna
che «nella sua bontà e con la sua
onnipotente virtù, non per
aumentare la sua beatitudine, né per



acquistare perfezione, ma per
manifestarla attraverso i beni che
concede alle sue creature, questo
solo vero Dio ha, con la più libera
delle decisioni, insieme, dall’inizio
dei tempi, creato dal nulla l’una e
l’altra creatura, la spirituale e la
corporale» (DS 3002; cfr. Catechismo ,
293).

«La gloria di Dio è che si realizzi la
manifestazione e la comunicazione
della sua bontà, in vista delle quali il
mondo è stato creato. Fare di noi i
suoi “figli adottivi per opera di Gesù
Cristo” è il benevolo disegno “della
sua volontà… a lode e gloria della sua
grazia” ( Ef 1, 5-6). Infatti la gloria di
Dio è l’uomo vivente e la vita
dell’uomo è la visione di
Dio” (Sant’Ireneo, Adversus haereses ,
4, 20, 7)» ( Catechismo , 294).

Lungi da una dialettica di principi
contrapposti (come accade nel
dualismo di tipo manicheo e



nell’idealismo monista hegeliano),
affermare la gloria di Dio come fine
della creazione non comporta una
negazione dell’uomo, ma un
presupposto indispensabile per la
sua realizzazione. L’ottimismo
cristiano affonda le sue radici nella
esaltazione di Dio e dell’uomo
insieme: «l’uomo è grande solo se Dio
è grande» [8] . Si tratta di un
ottimismo e di una logica che
affermano l’assoluta priorità del
bene, ma che non per questo sono
ciechi davanti alla presenza del male
nel mondo e nella storia.

1.3. Conservazione e provvidenza.
Il male

La creazione non è terminata con
quella all’inizio dei tempi; «dopo
averla creata, Dio non abbandona a
se stessa la sua creatura. Non le dona
soltanto di essere e di esistere: la
conserva in ogni istante nell’essere,
le dà la facoltà di agire e la conduce



al suo termine» ( Catechismo , 301).
La Sacra Scrittura paragona questa
azione di Dio nella storia all’azione
creatrice (cfr. Is 44, 24; 45, 8; 51, 13).
La letteratura sapienziale esplicita
l’azione di Dio che mantiene
nell’esistenza le sue creature. «Come
potrebbe sussistere una cosa, se tu
non vuoi? O conservarsi se tu non
l’avessi chiamata all’esistenza?» ( Sap
11, 25). San Paolo va oltre ed
attribuisce questa azione di
conservazione a Cristo: «Egli è prima
di tutte le cose e tutte sussistono in
lui» ( Col 1, 17).

Il Dio cristiano non è un orologiaio o
un architetto che, dopo aver
compiuto la sua opera, se ne
disinteressa. Queste immagini sono
proprie di una concezione deista,
secondo la quale Dio non si
intromette nelle faccende di questo
mondo. Ma questa sarebbe una falsa
visione dell’autentico Dio creatore,
perché separa drasticamente la



creazione dalla conservazione e dal
governo divino del mondo [9] .

La nozione di conservazione “fa da
ponte” tra l’azione creativa e il
governo divino del mondo
(provvidenza). Dio non solo crea il
mondo e lo mantiene nell’esistenza,
ma inoltre «conduce le sue creature
verso la perfezione ultima, alla quale
Egli le ha chiamate» ( Compendio ,
55). La Sacra Scrittura presenta la
sovranità assoluta di Dio e testimonia
continuamente la sua cura paterna,
sia nelle cose più piccole sia nei
grandi eventi della storia (cfr. 
Catechismo , 303). In un tale contesto
Gesù si rivela come la provvidenza
“incarnata” di Dio, che soddisfa come
Buon Pastore le necessità materiali e
spirituali degli uomini ( Gv 10,
11.14-15; Mt 14, 13-14, ecc.) e ci
insegna ad abbandonarci alla sua
sollecitudine ( Mt 6, 31-33).



Se Dio crea, sostiene e dirige tutto
con bontà, da dove proviene il male?
«A questo interrogativo tanto
pressante quanto inevitabile, tanto
doloroso quanto misterioso, nessuna
rapida risposta potrà bastare. È
l’insieme della fede cristiana che
costituisce la risposta a tale
questione […]. Non c’è un punto del
messaggio cristiano che non sia, per
un certo aspetto, una risposta al
problema del male» ( Catechismo ,
309).

La creazione non si è conclusa
all’inizio, ma Dio l’ha fatta in statu
viae , vale a dire, in vista di una meta
ultima ancora da raggiungere. Per la
realizzare i suoi disegni, Dio si serve
del concorso delle sue creature e
concede agli uomini una
partecipazione alla sua provvidenza,
rispettando la loro libertà anche
quando agiscono male (cfr. 
Catechismo , 302, 307, 311). È
davvero sorprendente che Dio «nella



sua Provvidenza onnipotente può
trarre un bene dalle conseguenze di
un male» ( Catechismo , 312). È una
misteriosa ma grandissima verità che
«tutto concorre al bene di coloro che
amano Dio» ( Rm 8, 28) [10] .

L’esperienza del male sembra
manifestare una tensione fra
l’onnipotenza e la bontà di Dio nel
suo intervenire nella storia. Quella
riceve risposta, certamente
misteriosa, nell’evento della Croce di
Cristo, che rivela il “modo di essere”
di Dio, e pertanto è per l’uomo
sorgente di sapienza ( sapientia
crucis ).

1.4. Creazione e salvezza

La creazione è «il primo passo verso
l’Alleanza dell’unico Dio con il suo
popolo» ( Compendio , 51). Nella
Bibbia la creazione è aperta
all’azione salvifica di Dio nella storia,
che raggiunge la pienezza nel
mistero pasquale di Cristo e che



raggiungerà la sua perfezione finale
alla fine dei tempi. La creazione è
fatta in vista del sabato, il settimo
giorno in cui il Signore riposò, giorno
in cui culmina la prima creazione e
che si apre all’ottavo giorno in cui
comincia un’opera ancora più
meravigliosa: la Redenzione, la
nuova creazione in Cristo ( 2 Cor 5, 7;
cfr. Catechismo , 345-349).

Appare così evidente la continuità e
l’unità del disegno divino di
creazione e di redenzione. Fra le due
non c’è nessuno iato, perché il
peccato degli uomini non ha corrotto
totalmente l’opera di Dio, ma un
vincolo. La relazione fra le due –
creazione e salvezza – può essere
espressa dicendo che, da una parte,
la creazione è il primo avvenimento
salvifico e, d’altra parte, la salvezza
redentrice ha le caratteristiche di
una nuova creazione. Questa
relazione illumina importanti aspetti
della fede cristiana, come



l’ordinamento della natura alla
grazia o l’esistenza di un unico fine
soprannaturale dell’uomo.

2. La realtà creata

L’effetto dell’azione creatrice di Dio è
la totalità del mondo creato, “cielo e
terra” ( Gn 1, 1). Dio è «creatore di
tutte le cose visibili e invisibili,
spirituali e materiali; che con la sua
forza onnipotente fin dal principio
del tempo creò dal nulla l’uno e
l’altro ordine di creature: quello
spirituale e quello materiale, cioè gli
angeli e il mondo terrestre, e poi
l’uomo, quasi partecipe dell’uno e
dell’altro, composto di anima e di
corpo» [11] .

Il cristianesimo supera sia il
monismo (che afferma che la materia
e lo spirito si confondono e che la
realtà di Dio e del mondo si
identificano) che il dualismo
(secondo il quale materia e spirito
sono principi originari opposti).



L’azione creatrice appartiene
all’eternità di Dio, ma l’effetto di tale
azione è marcato dalla temporalità.
La Rivelazione afferma che il mondo
è stato creato come mondo con un
inizio temporale [12] , vale a dire, che
il mondo è stato creato insieme con il
tempo, cosa che si mostra assai
coerente con l’unità del disegno
divino di rivelarsi nella storia della
salvezza.

2.1. Il mondo spirituale: gli angeli

«L’esistenza degli esseri spirituali,
incorporei, che la Sacra Scrittura
chiama abitualmente angeli, è una
verità di fede. La testimonianza della
Scrittura è tanto chiara quanto
l’unanimità della Tradizione» ( 
Catechismo , 328). Entrambi li
mostrano nella loro duplice funzione
di dare lode a Dio e di essere
messaggeri del suo disegno salvifico.
Il Nuovo Testamento presenta gli
angeli in relazione con Cristo: “creati



per mezzo di lui e in vista di lui” ( Col
1, 16), sono presenti nella vita di
Cristo dalla nascita fino
all’Ascensione, annunciatori della
sua seconda venuta gloriosa (cfr. 
Catechismo , 333).

Nello stesso modo, essi sono presenti
anche all’inizio della vita della
Chiesa, la quale trae beneficio dal
loro aiuto potente, e nella liturgia si
unisce a loro nell’adorazione a Dio.
La vita di ogni uomo è accompagnata
sin dalla nascita da un angelo che lo
protegge e lo guida verso la Vita (cfr. 
Catechismo , 334-336).

La teologia (e specialmente San
Tommaso d’Aquino, il Dottore
Angelico ) e il magistero della Chiesa
hanno approfondito la natura di
questi esseri puramente spirituali,
dotati di intelligenza e volontà,
affermando che sono creature
personali e immortali, che superano



in perfezione tutte le creature visibili
(cfr. Catechismo, 330).

Gli angeli furono creati e sottoposti a
una prova. Alcuni si opposero
irrevocabilmente a Dio. Caduti nel
peccato, Satana e gli altri demoni –
che, creati buoni, da se stessi si erano
fatti cattivi – istigarono i nostri
progenitori a peccare (cfr. 
Catechismo , 391-395).

2.2. Il mondo materiale

Dio «ha creato il mondo visibile in
tutta la sua ricchezza, la sua varietà e
il suo ordine. La Sacra Scrittura
presenta simbolicamente l’opera del
Creatore come un susseguirsi di sei
giorni di “lavoro” divino, che termina
nel “riposo” del settimo giorno ( Gn 1,
1-2,4)» ( Catechismo , 337). «La
Chiesa, a più riprese, ha dovuto
difendere la bontà della creazione,
compresa quella del mondo
materiale (cfr. DS 286; 455-463; 800;
1333; 3002)» Catechismo , 299).



«È dalla stessa loro condizione di
creature che le cose tutte ricevono la
loro propria consistenza, verità,
bontà, le loro leggi proprie e il loro
ordine» ( GS 36, 2). La verità e bontà
del creato procedono dall’unico Dio
Creatore, che allo stesso tempo è
Trino. Così il mondo creato è un
certo riflesso dell’azione delle
Persone divine: «in tutte le creature
si trova una rappresentazione della
Trinità a mo’ di vestigio» [13] .

Il cosmo possiede bellezza e dignità
in quanto è opera di Dio. C’è una
solidarietà e una gerarchia tra gli
esseri, e questo deve indurre ad un
atteggiamento contemplativo di
rispetto verso il creato e le leggi
naturali che lo reggono (cfr. 
Catechismo , 339, 340, 342, 354).
Certamente il cosmo è stato creato
per l’uomo, che ha ricevuto da Dio il
mandato di dominare la terra (cfr. 
Gn 1, 28). Questo mandato non è un
invito allo sfruttamento dispotico



della natura, ma a partecipare al
potere creatore di Dio: mediante il
suo lavoro, l’uomo collabora al
perfezionamento della creazione.

Il cristiano condivide le esigenze di
rispettare l’ambiente naturale, che la
sensibilità ecologica ha messo in
evidenza negli ultimi decenni, ma
senza cadere in una vaga
divinizzazione del mondo, e
affermando la superiorità dell’uomo
sul resto degli esseri come «vertice
dell’opera della Creazione » ( 
Catechismo , 343).

2.3. L’uomo

Le persone umane godono di una
posizione particolare nell’opera
creatrice di Dio, perché partecipano
allo stesso tempo della realtà
materiale e di quella spirituale. Solo
di lui la Scrittura dice che Dio lo creò
«a sua immagine e somiglianza» ( Gn
1, 26). È stato messo da Dio a capo
della realtà visibile e gode di una



dignità speciale perché «di tutte le
creature visibili, solo l’uomo è capace
di conoscere e di amare il proprio
Creatore; è la sola creatura che Dio
abbia voluto per se stessa; soltanto
l’uomo è chiamato a condividere,
nella conoscenza e nell’amore, la vita
di Dio. A questo fine è stato creato ed
è questa la ragione fondamentale
della sua dignità» ( Catechismo , 356; 
ibidem , 1701-1703).

Uomo e donna, nello loro diversità e
complementarietà, volute da Dio,
godono della stessa dignità di
persone (cfr. Catechismo, 357, 369,
372). In entrambi c’è un’unione
sostanziale di corpo e anima, essendo
questa la forma del corpo. Dato che è
spirituale, l’anima umana è creata
direttamente da Dio (non è
“prodotta” dai genitori, e neppure è
preesistente), ed è immortale (cfr.
(Catechismo, 366). I due punti
(spiritualità e immortalità) possono
essere dimostrati filosoficamente.



Pertanto, è un riduzionismo
affermare che l’uomo procede
esclusivamente dall’evoluzione
biologica (evoluzionismo assoluto).
Nella realtà esistono salti ontologici
che non si possono spiegare solo con
l’evoluzione. La coscienza morale e
la libertà dell’uomo, per esempio,
manifestano la sua superiorità sul
mondo materiale e dimostrano la sua
particolare dignità.

La verità della creazione aiuta a
superare sia la negazione della
libertà (determinismo) che il suo
opposto della sopravvalutazione
della stessa: la libertà umana è
creata, non assoluta, ed esiste in
rapporto con la verità e con il bene. Il
sogno della libertà come puro potere
ed arbitrarietà corrisponde a
un’immagine deformata non solo
dell’uomo, ma anche di Dio.

Mediante la sua attività e il suo
lavoro, l’uomo partecipa del potere



creatore di Dio [14] . Inoltre, la sua
intelligenza e la sua volontà sono una
partecipazione, una briciola, della
sapienza e dell’amore di Dio. Mentre
il resto del mondo visibile è una
semplice impronta della Trinità,
l’essere umano costituisce
un’autentica imago Trinitatis .

3. Alcune conseguenze pratiche
della verità sulla creazione

La radicalità dell’azione creatrice e
salvifica divina esige dall’uomo una
risposta che abbia lo stesso carattere
di totalità: “Amerai il Signore tuo Dio
con tutto il cuore, con tutta l’anima e
con tutte le forze” ( Dt 6, 5; cfr. Mt 22,
37; Mc 12, 30; Lc 10, 27). In questa
corrispondenza si trova la vera
felicità, l’unica cosa capace di
perfezionare la sua libertà.

Nello stesso tempo, l’universalità
dell’azione divina ha un significato
sia intensivo che estensivo: Dio crea
e salva ogni uomo e tutti gli uomini.



Corrispondere alla chiamata di Dio e
amarlo con tutto il nostro essere va
inseparabilmente unito al compito di
portare il suo amore a tutto il mondo 
[15] .

La conoscenza e l’ammirazione del
potere, della sapienza e dell’amore di
Dio conducono l’uomo a una
disposizione di riverenza, adorazione
e umiltà, a vivere alla presenza di
Dio sapendo di essere suoi figli. Allo
stesso tempo, la fede nella
Provvidenza porta il cristiano ad un
atteggiamento di fiducia filiale in Dio
in tutte le circostanze: con
gratitudine per i beni ricevuti e con
abbandono davanti a ciò che può
sembrare cattivo, perché Dio sa
trarre dai mali beni più grandi.

Cosciente che tutto è stato creato per
la gloria di Dio, il cristiano si adopera
per comportarsi in tutte le sue azioni
cercando il fine autentico che
riempia la sua vita di felicità: la



gloria di Dio, non la vanagloria
personale. Si sforza di rettificare
l’intenzione delle proprie azioni, in
modo che si possa dire che l’unico
fine della sua vita è questo: Deo
omnis gloria [16] .

Dio ha voluto mettere l’uomo al
vertice della sua creazione dandogli
il dominio sul mondo, in modo che lo
perfezioni con il suo lavoro. L’attività
umana, dunque, può essere
considerata come una partecipazione
all’opera creatrice di Dio.

La grandezza e la bellezza delle
creature suscita nell’uomo
ammirazione, risveglia in lui
l’interrogativo circa l’origine e il fine
suo e del mondo, e gli fa intravedere
la realtà del loro Creatore. Il
cristiano, nel suo dialogo con i non
credenti, può suscitare questi
interrogativi in modo che le
intelligenze e i cuori si aprano alla
luce del Creatore. Nello stesso modo,



nel suo dialogo con i seguaci di altre
religioni, il cristiano trova nella
verità della creazione un eccellente
punto di partenza, in quanto si tratta
di una verità condivisa da molti e che
costituisce la base per il
consolidamento di alcuni valori
morali fondamentali della persona.

Santiago Sanz

Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica ,
279-374.

Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica , 51-72.

DH, nn. 125, 150, 800, 806, 1333,
3000-3007, 3021-3026, 4319, 4336,
4341.

Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes , 10-18, 19-21, 36-39.



Giovanni Paolo II, Credo in Dio Padre,
Catechesi sul Credo (I), Libreria
Editrice Vaticana, 1992, 181-218.

Letture raccomandate

Sant’Agostino, Le Confessioni , libro
XII.

San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae , I, qq. 44-46.

San Josemaría, Omelia Amare il
mondo appassionatamente , in 
Colloqui con Monsignor Escrivá ,
113-123.

Joseph Ratzinger, Creazione e
peccato , Edizioni Paoline, 1986.

Giovanni Paolo II, Memoria e
identità , Rizzoli, Milano, 2005.

-------------------------------------

[1] Fra i molti altri interventi, cfr.
Benedetto XVI, Discorso ai membri
della Curia romana , 22-XII-2005; 



Fede, ragione e università , (Discorso
a Regensburg), 12-IX-2006; Angelus,
28-I-2007.

[2] Cfr. San Tommaso, De Potentia , q.
3, a. 3, co.; il Catechismo segue questo
stesso schema.

[3] Cfr. San Tommaso, Super Sent.,
lib. 1, d. 14, q. 1, a. 1, co.: «sono la
causa e la ragione della processione
delle creature».

[4] Perciò si dice che Dio non ha
bisogno di strumenti per creare, in
quanto nessuno strumento possiede
la potenza infinita necessaria per
creare. Ne consegue anche che,
quando si parla, per esempio,
dell’uomo come creatore o anche
come capace di partecipare del
potere creativo di Dio, l’impiego
dell’aggettivo “creatore” non è
analogico ma metaforico.

[5] Questo punto appare spesso negli
insegnamenti di Benedetto XVI; per



esempio, Omelia a Regensburg, 12-
IX-2006; Discorso a Verona, 19-
X-2006; Incontro col il clero della
diocesi di Roma, 22-II-2007; ecc.

[6] Sia il razionalismo scientista che
il fideismo antiscientifico hanno
bisogno di essere corretti dalla
filosofia. Inoltre, si deve evitare
contemporaneamente la falsa
apologetica di chi vede forzate
concordanze, cercando nei dati che
apporta la scienza una verifica
empirica o una dimostrazione delle
verità di fede, quando in realtà, come
abbiamo detto, si tratta di dati che
fanno parte di metodi e discipline
diverse.

[7] Cfr. Giovanni Paolo II, Lettera
Enciclica Dominum et vivificantem ,
18-V–1986, 10.

[8] Benedetto XVI, Omelia , 15-
VIII-2005.



[9] Il deismo contiene un errore nella
nozione metafisica di creazione,
perché essa, in quanto donazione
dell’essere, comporta una
dipendenza ontologica da parte della
creatura, che non è separabile dalla
suo mantenersi in esistenza nel
tempo. Entrambe costituiscono un
medesimo atto, anche se possiamo
distinguerle concettualmente: «la
conservazione delle cose da parte di
Dio non avviene attraverso un atto
nuovo, ma attraverso la
continuazione dell’atto che dà
l’essere, che è certamente un’azione
senza movimento e senza
tempo» (San Tommaso, Summa
Theologiae , I, q. 104, a. 1, ad 3).

[10] In continuità con l’esperienza di
tanti santi della storia della Chiesa,
questa espressione paolina affiorava
con frequenza sulle labbra di San
Josemaría, che viveva e incoraggiava
così a vivere in una gioiosa
accettazione della volontà di Dio (cfr.



San Josemaría, Solco , 127; Via
Crucis , IX, 4; Amici di Dio , 119).
D’altra parte l’ultimo libro di
Giovanni Paolo II, Memoria e
identità , costituisce una profonda
riflessione sull’attuazione della
divina Provvidenza nella storia degli
uomini, secondo un’altra
affermazione di San Paolo: «Non
lasciarti vincere dal male, ma vinci
con il bene il male» ( Rm 12, 21).

[11] Concilio Lateranense IV (1215),
DH 800.

[12] Questo insegnano il Concilio
Lateranense IV e, riferendosi ad esso,
il Concilio Vaticano I (cfr.,
rispettivamente, DH 800 e 3002). Si
tratta di una verità rivelata, che la
ragione non può dimostrare, come
insegnò San Tommaso nella famosa
disputa medievale sull’eternità del
mondo: cfr. Contra Gentiles , lib. 2,
cap. 31-38; e il suo opuscolo filosofico
De aeternitate mundi .



[13] San Tommaso, Summa
Theologiae , I, q. 45, a. 7, co.; cfr. 
Catechismo , 237.

[14] Cfr. San Josemaría, Amici di Dio ,
57.

[15] Che l’apostolato sia il traboccare
della vita interiore (cfr. San
Josemaría, Cammino , 961) si
manifesta come in analogia con la
dinamica ad intra – ad extra del
divino operare, vale a dire, della
pienezza dell’essere, della sapienza e
dell’amore trinitario che trabocca
verso le creature.

[16] Cfr. San Josemaría, Cammino ,
780; Solco , 647; Forgia , 611, 639,
1051.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-6-la-creazione/


opusdei.org/it-ch/article/tema-6-la-
creazione/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-6-la-creazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-6-la-creazione/

	TEMA 6. La Creazione

