
opusdei.org

Tema 4. Dio Creatore

La creazione è un mistero di
fede ma anche una verità
rivelata che è accessibile alla
ragione umana. Dio ha creato
tutto “non per accrescere la sua
gloria, ma per manifestarla e
comunicarla”. La conoscenza e
la contemplazione della
potenza, della sapienza e
dell’amore di Dio generano
nell’uomo un atteggiamento di
riverenza, adorazione e umiltà
e lo portano a vivere alla
presenza di Dio nella
consapevolezza di essere figlio
Suo.



08/06/2023

L’importanza della creazione deriva
dal fatto che è “il fondamento di tutto
il disegno salvifico di Dio […]; l’inizio
della storia della salvezza che
culmina in Cristo[1]”. La Bibbia e il
Credo iniziano con la professione
della nostra fede in Dio Creatore.

A differenza degli altri grandi misteri
della nostra fede (la Trinità e
l’Incarnazione), la creazione è “una
prima risposta agli interrogativi
fondamentali dell’uomo circa la
propria origine e il proprio fine”[2],
domande che lo spirito umano si
pone e alle quali dà delle risposte
parziali, nei racconti delle origini
presenti nelle diverse culture
religiose dei popoli e nella riflessione
dei filosofi[3]. Ciò nonostante, la
specificità della nozione di creazione



è stata compresa di fatto solo con la
rivelazione giudaico-cristiana.

La creazione è un mistero di fede ma
è anche una verità accessibile alla
ragione[4]. In forza di questa
caratteristica, la creazione è un buon
punto di partenza per
l’evangelizzazione e il dialogo che i
cristiani sono chiamati oggi a
realizzare, così come già fece San
Paolo nell’Areopago di Atene[5].

La creazione di solito si distingue tra
l’atto creatore di Dio (la creazione 
active sumpta), e la realtà creata che
è l’effetto di tale azione divina (la
creazione passive sumpta).

1. “La creazione è opera comune
della Santissima Trinità”

La Rivelazione manifesta l’azione
creatrice di Dio come il frutto della
sua onnipotenza, della sua sapienza
e del suo amore. Si è soliti attribuire
la creazione al Padre[6], la redenzione



al Figlio e la santificazione allo
Spirito Santo. Tuttavia, dato che le
opere ad extra della Trinità (la prima
delle quali è appunto la creazione)
sono comuni alle Persone divine, è
lecita la domanda circa il ruolo
specifico di ognuna di esse poiché
“ogni Persona divina compie
l’operazione comune secondo la sua
personale proprietà”[7]. Questo è il
senso della tradizionale attribuzione
di onnipotenza, sapienza e amore
rispettivamente all’operare creatore
del Padre, del Figlio e dello Spirito
Santo.

“Creatore del cielo e della terra”

“In principio Dio creò il cielo e la
terra”. Con queste prime parole della
Scrittura, si esprimono tre verità: 1) il
Dio eterno ha dato principio a tutto
quello che esiste fuori di lui. 2) Lui
solo è creatore (il verbo “creare” - in
ebraico bara- ha sempre come
soggetto Dio). 3) La totalità di ciò che

1. 



esiste (espressa dalla formula “il
cielo e la terra”) dipende da colui che
gli dà di essere”[8]. Solo Dio può
creare in senso proprio, cioè solo Lui
può dare origine alle cose dal nulla
(ex nihilo) - e non a partire da
qualcosa di pre-esistente - perché per
questo si richiede la potenza attiva
infinita propria solo di Dio[9].

È corrretto quindi attribuire
l’onnipotenza creatrice al Padre
giacché Lui è nella Trinità, secondo
un’espressione classica, fons et origo,
ossia la Persona dalla quale
procedono le altre due, principio
senza principio.

La fede cristiana afferma che la
distinzione fondamentale nella realtà
è quella che si dà tra Dio e le sue
creature. Questo concetto
rappresentò una grande novità nei
primi secoli, un’epoca nella quale la
polarità tra materia e spirito dava
origine a visioni inconciliabili tra



loro (materialismo e spiritualismo,
dualismo e monismo). Il
cristianesimo introduceva una
discontinuità affermando che anche
la materia (così come lo spirito) è
creata dall’unico Dio trascendente.
Secoli dopo Tommaso d’Aquino
sviluppò una metafisica della
creazione che definiva Dio come
l’Essere Sussistente (Ipsum Esse
Subsistens). In quanto Causa Prima,
Egli trascende assolutamente il
mondo ma allo stesso tempo è
intimamente presente in esso in virtù
della partecipazione del suo essere
alle creature, le quali dipendono in
tutto da chi è l’origine del loro essere.
Come già aveva ricordato
sant’Agostino, Dio è superior summo
meo e, nello stesso tempo, intimior
intimo meo.

b) “per mezzo di lui tutte le cose sono
state create”



La letteratura sapienziale dell’Antico
Testamento presenta il mondo come
frutto della sapienza di Dio[10]. “Non è
il prodotto di una qualsivoglia
necessità, di un destino cieco o del
caso”[11], ma possiede
un’intelligibilità che la ragione
umana, in quanto partecipe della
luce dell’Intelletto divino, può
cogliere, non senza sforzo e con uno
spirito di umiltà e di rispetto verso il
Creatore e la sua opera[12]. Questo
sviluppo raggiunge la sua piena
espressione nel Nuovo testamento
allorché identifica il Figlio con il
Logos e afferma che la sapienza di
Dio è una Persona, il Verbo Incarnato
per mezzo del quale tutto è stato
fatto[13]. San Paolo esprime tale
relazione tra la creazione e Cristo
chiarendo che tutte le cose sono state
create in lui, per mezzo di lui e in
vista di lui [14].

All’origine del cosmo c'è dunque una
ragione creatrice[15].



Fin dai suoi inizi il cristianesimo ha
avuto una grande fiducia nella
capacità della ragione umana di
conoscere e la sicurezza che mai la
ragione (scientifica o filosofica)
potesse giungere a conclusioni
contrarie alla fede, poiché entrambe
scaturiscono da una medesime
origine. Non è raro tuttavia
incontrare persone che evidenziano
pretese inconciliabilità, ad esempio
tra creazione ed evoluzione.

In realtà un’epistemologia adeguata
all’esperienza non solo distingue gli
ambiti propri delle scienze naturali e
della fede, ma riconosce alla filosofia
un necessario ruolo di mediazione,
in quanto le scienze, con le loro
prospettive specifiche e i metodi loro
propri, non esauriscono tutta la
ricchezza della ragione umana;
d’altro canto la fede, che fa
riferimento allo stesso mondo del
quale si occupano le scienze, ha
bisogno di categorie filosofiche per



potersi esprimere e mettersi così in
dialogo con la razionalità umana.

Per queste ragioni, la Chiesa ha
cercato fin dai suoi inizi un dialogo
con la ragione: una ragione
consapevole della sua natura creata
(in quanto non si è data da sé la
propria esistenza, né dispone
completamente del suo futuro), una
ragione aperta a ciò che la trascende,
in definitiva aperta alla Ragione
originaria. Paradossalmente, una
ragione chiusa in se stessa, che crede
di poter trovare dentro di sé la
risposta alle domande più profonde,
finisce per affermare l’assurdità
dell’esistenza in quanto rifiuta di
riconoscere l’intelligibilità del reale
(nichilismo, irrazionalismo).

c) “Signore e datore di vita”

“Noi crediamo che il mondo trae
origine dalla libera volontà di Dio, il
quale ha voluto far partecipare le
creature al suo essere, alla sua



saggezza e alla sua bontà: ‘Tu hai
creato tutte le cose e per la tua
volontà furono create e
sussistono’[…]. Buono è il Signore
verso di tutti e la sua tenerezza si
espande su tutte le creature”[16]. Di
conseguenza, «scaturita dalla bontà
divina, la creazione partecipa di
questa bontà ("E Dio vide che era
cosa buona […], cosa molto buona” 
Gn 1,4.10.12.18.21.31). La creazione,
infatti, è voluta da Dio come un dono
fatto all’uomo»[17].

Questo carattere di bontà e di
donazione libera consente di
scoprire nella creazione l’azione
dello Spirito - che “aleggiava sopra le
acque”[18]-, la Persona che nella
Trinità è Dono, Amore sussistente tra
il Padre e il Figlio. La Chiesa
proclama la sua fede nell’opera
creatrice dello Spirito Santo, datore
di vita e fonte di ogni bene.
L’affermazione cristiana della divina
libertà creatrice permette di



superare il riduzionismo di altre
visioni che, mettendo in Dio la
necessità, finiscono per cadere nel
fatalismo o nel determinismo. Non
c’è nulla, né dentro, né fuori di Dio
che lo obblighi a creare. Qual è allora
il fine che lo muove? Che cosa si
propone creandoci?

2. “Il mondo è stato creato per la
gloria di Dio” (Concilio Vaticano I)

Dio ha creato tutto “non per
accrescere la sua gloria, ma per
manifestarla e comunicarla”.
Ribadendo questo insegnamento di
San Bonaventura, il Concilio Vaticano
I (1870) dichiara che “nella sua bontà
e con la sua onnipotente virtù, non
per aumentale la sua beatitudine, né
per acquistare perfezione, ma per
manifestarla attraverso i beni che
concede alle sua creature, questo
solo vero Dio ha, con la più libera
delle decisioni, insieme, dall’inizio
dei tempi, creato dal nulla l’una e



l’altra creatura, la spirituale e la
corporale”[19].

Quando si afferma quindi che il fine
della creatura è la gloria di Dio, non
si sta affermando una sorta di
egocentrismo divino, quanto
piuttosto che Dio, per così dire, esce
da sé per comunicarsi alle creature.
“La gloria di Dio è che si realizzi la
manifestazione e la comunicazione
della sua bontà in vista delle quali il
mondo è stato creato. Fare di noi i
suoi ‘figli adottivi per opera di Gesù
Cristo’, è il benevolo disegno della
sua volontà … a lode e gloria della
sua grazia: ‘Infatti la gloria di Dio è
l’uomo vivente e la vita dell’uomo è
la visione di Dio”[20].

Diversamente da una dialettica degli
opposti (come il dualismo manicheo
o l’idealismo monista di stampo
hegeliano) dire che la gloria di Dio è
il fine della creazione non vuol dire
negare l’uomo, quanto piuttosto che



è il requisito indispensabile al suo
compimento. L’ottimismo cristiano
affonda le sue radici nella
esaltazione simultanea di Dio e
dell’uomo: “L’uomo è grande solo se
Dio è grande”. Si tratta di un
ottimismo e di una logica che
affermano l’assoluta priorità del
bene ma non per questo sono ciechi
di fronte alla presenza del male nel
mondo e nella storia, come si vedrà
nel prossimo tema. È questo
soprattutto il punto centrale del
cristianesimo: Dio ha creato tutto per
Cristo, Dio e uomo: la sua esaltazione
gloriosa eleva l’umanità e al tempo
stesso manifesta lo splendore della
divinità.

3. Il carattere temporale della
creazione e l’evoluzione

L’effetto dell’azione creatrice di Dio è
la totalità del mondo creato, “cieli e
terra”[21]. Il IV Concilio Lateranense
(1215) insegna che Dio è “Creatore di



tutte le cose, visibili e invisibili,
spirituali e corporee, che per la sua
onnipotente virtù e fin dal principio
del tempo, ha creato dal nulla ogni
creatura, quella spirituale e quella
corporea, ossia quella angelica e
quella mondana, e poi quella
umana”. Questo significa, come detto
sopra, che il cristianesimo supera sia
il monismo (che afferma che la
materia e lo spirito si confondono,
che le realtà di Dio e del mondo si
identificano) sia il dualismo
( secondo il quale materia e spirito
sono principi originari opposti).

D’altra parte questo insegnamento
afferma che se l’azione creatrice
appartiene all’eternità di Dio,
l’effetto di tale azione è segnato dalla
temporalità. La Rivelazione afferma
che il mondo è stato creato con un
inizio temporale, ossia che è stato
creato assieme al tempo, cosa che è
coerente con il progetto divino di
manifestarsi nella storia della



salvezza. Si tratta di una verità
rivelata che la ragione non può
dimostrare, così come insegna
Tommaso d’Aquino nella famosa
disputa medievale sull’eternità del
mondo. Dio guida la storia per mezzo
della sua provvidenza.

La creazione ha quindi un inizio, ma
non per questo si esaurisce nel
momento iniziale: piuttosto si
configura come una creazione
continua giacché l’intervento
creatore di Dio non viene mai meno.
Secondo la Bibbia, la creazione è
un’azione divina che prosegue nella
storia fino al culmine finale nella
nuova creazione. Si capisce bene
quindi che non ci sia nulla di più
lontano dalla visione cristiana di una
mentalità immobilista, secondo la
quale tutto è già perfettamente
fissato fin dall’inizio. In una visione
dinamica, invece, alcuni aspetti della
teoria dell’evoluzione trovano la loro
collocazione senza difficoltà, tenendo



però sempre presente che bisogna
distinguere i piani, rispettando cioè
la diversità tra la sfera dell’azione e
della causalità di Dio e quella
dell’azione e della causalità degli
esseri creati.

Quando la prima assorbe la seconda,
si arriva a un inaccettabile
soprannaturalismo (come se Dio
facesse tutto e le creature fossero
marionette nelle mani dell’unico
agente divino). Sopravvalutare la
seconda a scapito della prima
porterebbe a una visione altrettanto
limitata: il deismo naturalista,
secondo il quale Dio non può agire in
un mondo autosufficiente.

4. Creazione e salvezza

La creazione «è il primo passo verso
l'Alleanza dell'unico Dio con il suo
popolo» (Compendio, 51). Nella
Bibbia la creazione è aperta
all’azione salvifica di Dio nella storia,
che raggiunge la sua pienezza nel



mistero pasquale di Cristo e che
raggiungerà la sua perfezione finale
alla fine dei tempi.

Dio ha creato il mondo in vista del
sabato, il settimo giorno nel quale il
Signore si riposò, il giorno nel quale
culmina la prima creazione e che si
apre all’ottavo giorno, quando ha
inizio un’opera ancora più
meravigliosa: la Redenzione, la
nuova creazione in Cristo (2 Cor 5,7;
cfr. Catechismo, 345-349). Si
evidenzia in questo modo la
continuità e l’unità del disegno di Dio
di creazione e redenzione.: la
creazione è il primo evento di
salvezza e la salvezza della
redenzione ha le caratteristiche di
una nuova creazione. Questa
relazione illumina aspetti importanti
della fede cristiana: ad esempio che
la natura è ordinata alla grazia o che
c’è un unico fine soprannaturale
dell’uomo.



5. La verità della creazione nella
vita del cristiano

La radicalità dell’azione creatrice e
salvifica di Dio richiede una risposta
che abbia lo stesso carattere di
totalità: “amerai il Signore tuo Dio
con tutto il tuo cuore, con tutta la tua
anima, con tutte le tue forze” [22]. Allo
stesso tempo, l’universalità
dell’azione divina ha un significato
intensivo e uno estensivo: Dio crea e
salva tutto l’uomo e tutti gli uomini.
Corrispondere alla sua chiamata ad
amarlo con tutto il nostro essere è
intrinsecamente vincolato alla
comunicazione del suo amore a tutti
gli uomini.

Così, quando si dice che l’apostolato è
la sovrabbondanza della vita
interiore, si esprime in una dinamica
analoga all’operare divino, che
sgorga dall’intensità dell’essere, dalla
sapienza e dall’amore trinitario e si
diffonde su tutte le sue creature.



La conoscenza e la contemplazione
della potenza, della sapienza e
dell’amore di Dio generano
nell’uomo un atteggiamento di
riverenza, adorazione e umiltà e lo
portano a vivere alla presenza di Dio
nella consapevolezza di essere figlio
Suo.

Consapevole che tutto è stato creato
per la gloria di Dio, il cristiano cerca
di comportarsi in ogni circostanza
cercando il vero fine che riempie la
sua vita di felicità: la gloria di Dio e
non la propria vanagloria. Nel suo
agire, egli si sforza di rettificare
l’intenzione che lo muove in modo da
poter affermare che l’unico fine della
sua vita è questo: Deo omnis gloria!

La grandezza e bellezza delle
creature risveglia la meraviglia nelle
persone e le spinge a porsi la
domanda sull’origine e il destino del
mondo e dell’uomo e a intravedere la
realtà del Creatore. Nel dialogo con i



non credenti, il cristiano può
suscitare queste domande affinché le
loro intelligenze e i loro cuori si
aprano alla luce del Creatore. Allo
stesso modo, nel suo dialogo con i
credenti delle altre religioni, il
cristiano ha nella creazione un
eccellente punto di partenza, poiché
si tratta di una verità in parte
condivisa e che costituisce la base dei
valori morali fondamentali della
persona.

Santiago Sanz

Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 279-301.
Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, nn. 51-54.
San Giovanni Paolo II, Credo in
Dio Padre. Catechesi sul Credo
(I), Edizioni PIEMME, 1987.

• 

• 

• 



San Josemaría, “Amare il
mondo appassionatamente”, in 
“Conversazioni con Mons.
Escrivà de Balaguer”, nn.
113-123.

[1] Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 51.

[2] Ibidem.

[3] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 285.

[4] Cfr. Ibidem.

[5] Cfr. At 17, 16-34.

[6] Cfr. Compendio del Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 52.

[7] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 285.

[8] Ivi, n. 290.

• 



[9] Ivi, n. 296-298.

[10] Cfr. Sb 9,9.

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 295.

[12] Cfr. Gb 42,3; Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 299.

[13] Cfr. Gv 1, 1-3.

[14] Cfr. Col 1,16-17.

[15] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 295.

[16] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 295.

[17] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 299.

[18] Gn 1,2.

[19] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 293.



[20] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 294.

[21] Gv, 1,1.

[22] Cfr. Dt 6,5. cfr Mt 22,37; Mc
12,30; Lc 10,27.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-4-dio-
creatore/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-4-dio-creatore/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-4-dio-creatore/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-4-dio-creatore/

	Tema 4. Dio Creatore

