
opusdei.org

TEMA 37. L’ottavo
comandamento del
Decalogo

Con la grazia di Cristo il
cristiano può fare in modo che
la sua vita sia governata dalla
verità.

02/05/2018

«L’ottavo comandamento proibisce di
falsare la verità nelle relazioni con
gli altri […]. Le offese alla verità
esprimono, con parole o azioni, un
rifiuto ad impegnarsi nella



rettitudine morale» ( Catechismo ,
2464).

1. Vivere nella verità

«A motivo della loro dignità tutti gli
uomini, in quanto sono persone, […]
sono spinti dalla loro stessa natura e
tenuti per obbligo morale a cercare
la verità, in primo luogo quella
concernente la religione. E sono pure
tenuti ad aderire alla verità
conosciuta e ordinare tutta la loro
vita secondo le esigenze della verità» 
[1] .

L’inclinazione dell’uomo a conoscere
la verità e a manifestarla in parole ed
opere è stata distorta dal peccato, che
ha ferito la natura con l’ignoranza
dell’intelletto e con la malizia della
volontà. Come conseguenza del
peccato, è diminuito l’amore per la
verità e gli uomini s’ingannano a
vicenda, spesso per egoismo o per
interessi personali. Con la grazia di
Cristo il cristiano può fare in modo



che la propria vita sia guidata dalla
verità.

La virtù che dispone a dire sempre la
verità si chiama veracità , sincerità o 
franchezza (cfr. Catechismo , 2468).
Tre aspetti fondamentali di questa
virtù sono:

- sincerità con se stessi : vuol dire
riconoscere la verità con la propria
condotta, esteriore e interiore:
intenzioni, pensieri, affetti, ecc.;
senza paura di esaurire la verità,
senza chiudere gli occhi alla realtà 
[2] ;

- sincerità con gli altri : la convivenza
umana sarebbe impossibile se gli
uomini non avessero fiducia
reciproca, cioè se non dicessero la
verità o non si comportassero di
conseguenza, per esempio non
rispettando i contratti, o più in
generale i patti, la parola data (cfr. 
Catechismo , 2469).



- sincerità con Dio : Dio vede tutte le
nostre cose ma, siccome siamo suoi
figli, vuole che gliele manifestiamo:
«Un figlio di Dio tratta il Signore
come Padre. Non con ossequio
servile né con riverenza formale, ma
con sincerità e fiducia. Dio non si
scandalizza degli uomini, non si
stanca delle nostre infedeltà. Il Padre
del Cielo perdona qualsiasi offesa,
quando il figlio torna a Lui, quando
si pente e chiede perdono. Anzi, il
Signore è a tal punto Padre da
prevenire il nostro desiderio di
perdono: è Lui a farsi avanti
aprendoci le braccia con la sua
grazia» [3] .

La sincerità nel Sacramento della
Confessione e nella direzione
spirituale è un mezzo di
straordinaria efficacia per crescere
in vita interiore: in semplicità, in
umiltà e nelle altre virtù [4] . La
sincerità è essenziale per
perseverare nella sequela di Cristo,



perché Cristo è la Verità (cfr. Gv 14,
6) [5] .

2. Verità e carità

La Sacra Scrittura insegna che è
necessario dire la verità con carità ( 
Ef 4, 15). La sincerità, come tutte le
virtù, deve essere vissuta per amore
e con amore (a Dio e agli uomini):
con delicatezza e comprensione.

La correzione fraterna : è la pratica
evangelica (cfr. Mt 18, 15) che
consiste nell’avvertire l’altro di una
mancanza commessa o di un difetto,
perché si corregga. È una grande
manifestazione di carità e di amore
alla verità. Alcune volte può essere
un dovere grave.

La sincerità nei rapporti con gli altri .
C’è semplicità quando l’intenzione si
manifesta con naturalezza nella
condotta. La semplicità nasce
dall’amore alla verità e dal desiderio
che essa si rifletta fedelmente nei



propri atti con naturalezza, senza
affettazione: è ciò che si chiama
anche sincerità di vita . Come le altre
virtù morali, la semplicità e la
sincerità, per essere autentiche virtù,
devono essere guidate dalla
prudenza.

Sincerità e umiltà . La sincerità è via
per crescere in umiltà («camminare
nella verità», diceva Santa Teresa del
Gesù). Il superbo, che tanto
facilmente nota le mancanze altrui –
esagerandole e magari inventandole
-, non si accorge di quelle proprie.
L’amore disordinato della personale
eccellenza cerca sempre di impedire
che ci vediamo così come siamo, con
tutte le nostre miserie.

3. Dare testimonianza della verità

«La testimonianza è un atto di
giustizia che comprova o fa
conoscere la verità» ( Catechismo ,
2472). I cristiani hanno il dovere di
testimoniare la Verità che è Cristo.



Pertanto devono essere testimoni del
Vangelo con chiarezza e coerenza,
senza nascondere la fede. Il contrario
– la simulazione – equivarrebbe a
vergognarsi di Cristo, che ha detto:
«Chi mi rinnegherà davanti agli
uomini, anch’io lo rinnegherò
davanti al Padre mio che è nei cieli» (
Mt 10, 33).

«Il martirio è la suprema
testimonianza resa alla verità della
fede; il martire è un testimone che
arriva fino alla morte. Egli rende
testimonianza a Cristo, morto e
risorto, al quale è unito dalla carità» (
Catechismo , 2473). Davanti
all’alternativa di negare la fede (con
le parole o con le opere) o perdere la
vita terrena, il cristiano deve essere
disposto a dare la vita. «Che giova
infatti all’uomo guadagnare il mondo
intero, se poi perde la propria
anima?» ( Mc 8, 36). Cristo è stato
condannato a morte per aver dato
testimonianza della verità (cfr. Mt 26,



63-66). Una moltitudine di cristiani si
è fatta martirizzare per conservarsi
fedele a Cristo e «il sangue dei
martiri si è trasformato in semente di
nuovi cristiani» [6] .

«Se il martirio rappresenta il vertice
della testimonianza alla verità
morale, a cui relativamente pochi
possono essere chiamati, vi è
nondimeno una coerente
testimonianza che tutti i cristiani
devono essere pronti a dare ogni
giorno anche a costo di sofferenze e
di gravi sacrifici. Infatti, di fronte alle
molteplici difficoltà che anche nelle
circostanze più ordinarie la fedeltà
all’ordine morale può esigere, il
cristiano è chiamato, con la grazia di
Dio invocata nella preghiera, a un
impegno talvolta eroico, sostenuto
dalla virtù della fortezza, mediante la
quale – come insegnò san Gregorio
Magno – egli può perfino “amare le
difficoltà di questo mondo in vista



del premio eterno” ( Moralia in Job ,
7, 21, 24)» [7] .

4. Le offese alla verità

«“La menzogna consiste nel dire il
falso, con l’intenzione di
ingannare” (Sant’Agostino, De
mendacio , 4, 5). Nella menzogna il
Signore denuncia un’opera diabolica:
“Voi… avete per padre il diavolo…
non vi è verità in lui. Quando dice il
falso, parla del suo, perché è
menzognero e padre della
menzogna” ( Gv 8, 44)» ( Catechismo ,
2482).

«La gravità della menzogna si
commisura alla natura della verità
che essa deforma, alle circostanze,
alle intenzioni del mentitore, ai
danni subiti da coloro che ne sono le
vittime» ( Catechismo , 2484). Può
essere materia di peccato mortale
«quando lede in modo grave le virtù
della giustizia e della carità» ( 
ibidem ). Parlare con leggerezza o



con loquacità (cfr. Mt 12, 36) può
indurre facilmente alla menzogna
(apprezzamenti non esatti o ingiusti,
esagerazioni, a volte calunnie).

Falsa testimonianza e spergiuro :
«Una affermazione contraria alla
verità, quando è fatta
pubblicamente, riveste una gravità
particolare. Fatta davanti ad un
tribunale, diventa una falsa
testimonianza. Quando la si fa sotto
giuramento, è uno
spergiuro» (Catechismo, 2476). Si ha
l’obbligo di riparare il danno.

«Il rispetto della reputazione delle
persone rende illecito ogni
atteggiamento ed ogni parola che
possano causare un ingiusto
danno» (Catechismo, 2477). Il diritto
all’onore e alla buona fama – quella
propria e quella altrui – è un bene
più prezioso delle ricchezze e di
grande importanza per la vita
personale, familiare e sociale. I 



peccati contro la buona fama del
prossimo sono:

- il giudizio temerario : si ha quando
si ammette come vera, senza
sufficiente fondamento, una
presunta colpa di un’altro (per
esempio, giudicare che abbia agito
con cattive intenzioni. «Non
giudicate e non sarete giudicati; non
condannate e non sarete
condannati» ( Lc 6, 37) (cfr. 
Catechismo , 2477).

- la diffamazione : è qualunque
attentato contro la buona fama del
prossimo. Può essere di due tipi: la 
detrazione o maldicenza ( “dire
male” ), che consiste nel rivelare
peccati o difetti veri del prossimo
senza che ci sia un motivo
proporzionatamente grave (si
chiama mormorazione quando è fatta
alle spalle dell’accusato); e la 
calunnia , che consiste nell’attribuire
al prossimo peccati o difetti non veri.



La calunnia contiene una malizia
duplice: contro la veracità e contro la
giustizia (tanto più grave quanto
maggiore è la calunnia e quanto più
viene diffusa).

Oggi sono frequenti le offese alla
verità o alla buona fama attraverso i
mezzi di comunicazione. Anche per
questo motivo è necessario esercitare
un sano spirito critico sulle notizie
diffuse dai giornali, dalle riviste,
dalla TV, ecc. Un atteggiamento
ingenuo o “credulone” porta alla
formazione di giudizi falsi [8] .

Chi ha diffamato (o con la detrazione,
o con la calunnia) ha l’obbligo di
adoperare i mezzi adeguati per
restituire al prossimo la buona fama
lesa ingiustamente.

Occorre evitare di cooperare a questi
peccati. Cooperano, anche se in gradi
diversi, coloro ascoltano con
compiacenza chi diffama, i superiori
che non impediscono la



mormorazione che riguarda un
subordinato e chiunque, pur non
approvando la maldicenza, per
timore, per negligenza o per
vergogna, non corregge o non
respinge il diffamatore o il
calunniatore, e coloro che propalano
con leggerezza insinuazioni di altri
contro la fama di terzi [9] .

Attenta anche alla verità «qualsiasi
parola o atteggiamento che, per 
lusinga , adulazione o compiacenza ,
incoraggi e confermi altri nella
malizia dei loro atti e nella perversità
della loro condotta. L’adulazione è
una colpa grave se si fa complice di
vizi o di peccati gravi. Il desiderio di
rendersi utile o l’amicizia non
giustificano una doppiezza di
linguaggio. L’adulazione è un peccato
veniale quando nasce soltanto dal
desiderio di riuscire piacevole,
evitare un male, far fronte ad una
necessità, conseguire vantaggi
leciti» ( Catechismo , 2480).



5. Il rispetto dell’intimità

«Il bene e la sicurezza altrui, il
rispetto della vita privata, il bene
comune sono motivi sufficienti per
tacere ciò che è opportuno non sia
conosciuto, oppure per usare un
linguaggio discreto. Il dovere di
evitare lo scandalo spesso esige una
discrezione rigorosa. Nessuno è
tenuto a palesare la verità a chi non
ha il diritto di conoscerla» ( 
Catechismo , 2489). «Il diritto alla
comunicazione della verità non è
incondizionato» ( Catechismo , 2488).

«Il segreto del sacramento della
Riconciliazione è sacro, e non può
essere violato per nessun motivo. “Il
sigillo sacramentale è inviolabile;
pertanto non è assolutamente lecito
al confessore tradire anche solo in
parte il penitente con parole o in
qualunque altro modo e per qualsiasi
causa” (CIC, 983, § 1)» ( Catechismo ,
2490).



Si devono custodire i segreti
professionali e, in genere, tutti i
segreti naturali. Rivelare questi
segreti rappresenta una mancanza di
rispetto dell’intimità delle persone e
può costituire un peccato contro la
giustizia.

Si deve osservare il giusto riserbo
riguardo alla vita privata delle
persone. L’ingerenza nella vita
privata di persone impegnate in
un’attività politica o pubblica per
divulgarla nei mezzi di
informazione, è da condannare nella
misura in cui viola la loro intimità e
la loro libertà ( cfr. Catechismo ,
2492).

I mezzi di comunicazione sociale
esercitano una influenza
determinante sull’opinione pubblica.
Sono un campo importantissimo di
apostolato per la difesa della verità e
la cristianizzazione della società.

Juan Ramón Areitio



Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 2464-2499.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia Il rispetto
cristiano per la persona e per la sua
libertà , in È Gesù che passa , 67-72.

T. Trigo, El bien de la verdad , in A.
Sarmiento – T. Trigo – E. Molina, 
Moral de la persona , EUNSA,
Pamplona, 2006, Quinta Parte, pp.
302-391.

-------------------------------

[1] Concilio Vaticano II, Dich. 
Dignitatis humanae , 2. Cfr. 
Catechismo , 2467.

[2] Cfr. San Josemaría, Cammino , 33
e 34; Solco , 148: «sincerità selvaggia»
nell’esame di coscienza.

[3] San Josemaría, È Gesù che passa ,
64.



[4] Cfr. San Josemaría, Forgia ,
126-128.

«La sincerità è indispensabile per
progredire nell’unione con Dio. Se
dentro di te, figlio mio, c’è un
“rospo”, sputalo! Di’ subito, come ti
consiglio sempre, ciò che non
vorresti che si sapesse. Dopo aver
sputato il “rospo” nella Confessione,
come si sta bene!» ( Forgia , 193).

[5] «Sincerità: con Dio, con il
Direttore, con gli uomini tuoi fratelli.
Così sono certo della tua
perseveranza» (San Josemaría, Solco ,
325).

[6] «Martyrum sanguis est semen
christianorum» (Tertulliano, 
Apologetico , 50. Cfr. San Giustino, 
Dialogo con Trifone , 110: PG 6,729).

[7] Giovanni Paolo II, Enc. Veritatis
splendor , 6-VIII-1993. Cfr. San
Josemaría, Cammino , 204.



[8] «I mezzi di comunicazione sociale
(in particolare i mass-media) possono
generare una certa passività nei
recettori, rendendoli consumatori
poco vigili di messaggi o di spettacoli.
Di fronte ai mass-media i fruitori si
imporranno moderazione e
disciplina. Si sentiranno in dovere di
formarsi una coscienza illuminata e
retta, al fine di resistere più
facilmente alle influenze meno
oneste» ( Catechismo , 2496).

I professionisti dell’opinione
pubblica hanno l’obbligo, nel
diffondere l’informazione, «di
servire la verità e di non offendere la
carità. Si sforzeranno di rispettare
[…] la natura dei fatti e i limiti del
giudizio critico sulle persone. Devono
evitare di cadere nella
diffamazione» ( Catechismo , 2497).

[9] Cfr. San Josemaría, Cammino , 49.
In particolare, la mormorazione è
una nemica nefasta dell’unità



nell’apostolato: «è rogna che
insudicia e ostacola l’apostolato. – È
contraria alla carità, sottrae energie,
toglie la pace e fa perdere l’unione
con Dio» (San Josemaría, Cammino ,
445. Cfr. ibidem , 453).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-37-
lottavo-comandamento-del-decalogo/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-37-lottavo-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-37-lottavo-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-37-lottavo-comandamento-del-decalogo/

	TEMA 37. L’ottavo comandamento del Decalogo

