
opusdei.org

Tema 35. La
preghiera nella vita
cristiana

I contenuti della preghiera
possono essere molti e vari. La
preghiera di petizione fa parte
dell'esperienza religiosa
universale. Il riconoscimento
delle cose buone ricevute da
Dio porta lo spirito a rivolgersi
a Lui. Una parte essenziale
della preghiera è anche
riconoscere e proclamare la
grandezza di Dio. Il Catechismo
distingue tra preghiera vocale,
meditazione e preghiera
contemplativa. Tutte e tre
hanno in comune una



caratteristica fondamentale: il
raccoglimento del cuore.

05/08/2024

1. Cos’è la preghiera nella vita
cristiana?

In italiano ci sono due parole per
indicare la relazione d'amore
consapevole e di dialogo tra l'uomo e
Dio: preghiera e orazione. La parola
"preghiera" deriva dal verbo latino 
precor, che vuol dire rivolgersi a
qualcuno per ottenere un beneficio.
La parola "orazione" deriva dal
sostantivo latino oratio, che significa
parola, discorso, linguaggio.

Le definizioni che si danno della
preghiera riflettono spesso le
sfumature di significato dei termini
utilizzati. Ad esempio, san Giovanni
Damasceno la considera come



«l'elevazione dell'anima verso Dio o
la petizione a Dio per i beni
convenienti»[1]; mentre per san
Giovanni Climaco si tratta piuttosto
di una «conversazione e unione
familiare dell'uomo con Dio»[2]. Da
parte sua, santa Teresa di Gesù
Bambino definisce la preghiera come
«un impulso del cuore, un semplice
sguardo verso il cielo, un grido di
riconoscimento e di amore, sia
dall'interno della prova che
dall'interno della gioia»[3].

I contenuti della preghiera, come
quelli di ogni dialogo d'amore,
possono essere molti e vari. Tuttavia,
vale la pena di sottolinearne alcuni
particolarmente significativi:

1) Petizione

In tutta la Sacra Scrittura è frequente
il riferimento all’orazione di
petizione. Gesù stesso non solo vi
ricorre ma invita noi stessi a
chiedere, sottolineando il valore e



l'importanza di una preghiera
semplice e fiduciosa. La tradizione
cristiana ne ha ribadito il valore
esortandoci a pregare per
domandare perdono, per ottenere la
propria salvezza e quella degli altri,
per il sostegno della Chiesa e
dell'apostolato, per le più svariate
necessità.

Di fatto l’orazione di petizione fa
parte dell'esperienza religiosa
universale. Il riconoscimento, anche
se a volte confuso, dell’esistenza di
Dio (o più in generale di un essere
superiore) suscita il desiderio di
rivolgersi a Lui per chiedere la sua
protezione e il suo aiuto. La
preghiera non si esaurisce certo nel
chiedere, tuttavia la petizione è un
aspetto fondamentale della preghiera
perché riconosce ed esprime la
condizione creaturale dell'essere
umano e la sua assoluta dipendenza
da un Dio del quale la fede ci fa
conoscere pienamente l’amore[4].



2) Ringraziamento

Il riconoscimento dei beni ricevuti e
della magnificenza e della
misericordia divina che essi
testimoniano ci porta a rivolgere a
Dio il nostro spirito per proclamare i
suoi benefici e per ringraziarlo.
L’atteggiamento di gratitudine
pervade tutta la Sacra Scrittura e la
storia della spiritualità. Entrambe
testimoniano che quando questo
atteggiamento mette radici
nell'anima, poco a poco si impara a
riconoscere che tutto ciò che accade
è un dono divino, non solo quanto ci
gratifica, ma anche le cose che
possono sembrare negative o
avverse.

Consapevole che gli eventi sono
inseriti nel disegno d'amore di Dio, il
credente sa che tutto concorre al
bene di chi è oggetto dell'amore
divino[5] e quindi di ogni persona.
«Abìtuati a innalzare il cuore a Dio,



in rendimento di grazie, molte volte
al giorno. -Perché ti dà questo e
quest'altro. -Perché ti hanno
disprezzato. -Perché non hai ciò di
cui hai bisogno o perché lo hai.

Perché ha fatto così bella sua Madre,
che è anche Madre tua. -Perché ha
creato il sole e la luna e
quell'animale e quella pianta. -
Perché ha fatto eloquente
quell'uomo, e te impacciato nel
parlare...

Ringrazialo di tutto, perché tutto è
buono»[6].

3) Adorazione e lode

Un aspetto essenziale della preghiera
consiste nel riconoscere e
proclamare la grandezza di Dio, la
pienezza del suo essere, l'infinità
della sua bontà e del suo amore. La
lode può scaturire dal constatare la
bellezza e la grandezza dell'universo,
come testimoniano molti testi



biblici[7] e numerose preghiere della
tradizione cristiana; oppure prende
spunto dalle grandi e meravigliose
opere che Dio realizza nella storia
della salvezza, come nel caso del 
Magnificat[8] o dei grandi inni paolini
(si veda, ad esempio, Ef 1, 3-14); o da
eventi piccoli e persino insignificanti
in cui si manifesta l'amore di Dio.

In ogni caso, ciò che caratterizza la
lode è che in essa lo sguardo si
rivolge direttamente a Dio così come
è in sé, nella sua perfezione illimitata
e infinita. «La lode è la forma di
preghiera che più immediatamente
riconosce che Dio è Dio! Lo canta per
se stesso, gli rende gloria perché Egli
è»[9]. È quindi intimamente legata
all'adorazione, al riconoscimento
esistenziale, non solamente
intellettuale, della piccolezza del
creato rispetto al Creatore e, di
conseguenza, all'umiltà,
all'accettazione dell’infinita distanza
da Colui che tutto trascende; alla



meraviglia di fronte a un Dio, al
quale obbediscono gli angeli e
l'intero universo, che si è degnato
non solo di fissare il suo sguardo
sull'uomo, ma di abitare in lui; anzi,
di incarnarsi.

L'adorazione, la lode, la petizione, il
ringraziamento riassumono le
disposizioni di base che informano
l'intero dialogo tra l'uomo e Dio.
Qualunque sia il contenuto specifico
della preghiera, chi prega sempre, in
un modo o nell'altro, esplicitamente
o implicitamente adora, loda,
supplica, implora o rende grazie al
Dio che riverisce, che ama e nel
quale confida. Allo stesso tempo, è
importante ribadire che i contenuti
concreti della preghiera possono
essere molto vari. A volte si ricorrerà
all’orazione per meditare testi della
Scrittura, per approfondire la
comprensione di qualche verità
cristiana, per rivivere la vita di
Cristo, per sperimentare la vicinanza



di Maria… Altre volte, si partirà dalla
propria vita per condividere con Dio
le gioie e le preoccupazioni, le
speranze e i problemi che la vita
porta con sé; per avere sostegno o
consolazione; per esaminare il
proprio comportamento davanti a
Dio e formulare propositi e decisioni;
o più semplicemente per
commentare gli eventi della giornata
con colui che sappiamo ci ama.

Dato che l’orazione è un incontro del
credente con Dio, in cui confida e dal
quale sa di essere amato, essa
abbraccia qualsiasi circostanza e
tutti i sentimenti che il cuore può
provare. «Mi hai scritto: “Pregare è
parlare con Dio. Ma, di che cosa?”. -
Di che cosa? Di Lui, di te: gioie,
tristezze, successi e insuccessi, nobili
ambizioni, preoccupazioni
quotidiane..., debolezze! E atti di
ringraziamento e suppliche: e Amore
e riparazione. In due parole:
conoscerlo e conoscerti: “stare



insieme”!»[10]. In qualsiasi sua
modalità, la preghiera è sempre un
incontro intimo e filiale tra l'uomo e
Dio, che fa sperimentare la
prossimità divina e indurrà a vivere
ogni giorno della propria vita alla
presenza di Dio.

2. Espressioni o forme della
preghiera nella vita cristiana

I teologi e gli autori di spiritualità
hanno elaborato alcune distinzioni
per classificare le diverse forme della
preghiera: orazione vocale e
orazione mentale; preghiera
pubblica e preghiera privata;
orazione prevalentemente
intellettuale o riflessiva e orazione
affettiva; preghiera guidata e
preghiera spontanea, eccetera. In
altre occasioni si delineano dei gradi
dell'intensità della preghiera



distinguendo tra preghiera mentale,
preghiera affettiva, preghiera di
quiete, contemplazione, preghiera
unitiva e così via.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica
struttura la sua esposizione
distinguendo tra preghiera vocale,
meditazione e preghiera
contemplativa. Tutte e tre «hanno in
comune un tratto fondamentale: il
raccoglimento del cuore. Tale
vigilanza nel custodire la Parola e nel
rimanere alla presenza di Dio fa di
queste tre espressioni dei momenti
forti della vita di preghiera»[11].

L'analisi del testo evidenzia che
quando il Catechismo della Chiesa
Cattolica utilizza questa
terminologia, non si riferisce a tre
gradi della vita di preghiera, ma
piuttosto a due vie, la preghiera
vocale e la meditazione, che
conducono entrambe al culmine
della vita di preghiera che è la



contemplazione. Nella nostra
esposizione ci atterremo a questo
schema.

1) Preghiera vocale

L'espressione "preghiera vocale" si
riferisce a una preghiera che si
esprime in parole articolate o
pronunciate. Questa prima
approssimazione, per quanto
corretta, non va al cuore della
questione. Infatti, per un verso
qualsiasi dialogo interiore umano si
articola in un linguaggio, anche
quando si dice che è solo o in
prevalenza mentale; e, certe volte,
pure nel linguaggio a voce alta,
anche nell'intimità della propria
dimora. D'altra parte, bisogna
ricordare che la preghiera vocale
non è solo una questione di parole,
ma soprattutto di pensiero e di cuore.
Quindi è meglio dire che la preghiera
vocale è quella che viene fatta
utilizzando formule prestabilite,



lunghe o brevi (giaculatorie), tratte
dalla Sacra Scrittura (il Padre Nostro, 
l'Ave Maria...) o trasmesse dalla
tradizione spirituale (Signore Gesù
Cristo, Veni Sancte Spiritus, la Salve
Regina, il Memorare, ecc.).

Tutto questo, come è ovvio, a
condizione che le espressioni o le
formule recitate a voce siano vera
preghiera, cioè che soddisfino il
requisito che chi le recita lo faccia
non solo con la bocca ma anche con
la mente e il cuore. Per questo
motivo san Josemaría afferma:
«Adagio. -Pensa che cosa dici, chi lo
dice e a chi. -Perché quel parlare in
fretta, senza dar tempo alla
riflessione, è rumore, fragore di latta.
E ti dirò, con Santa Teresa, che non lo
chiamo preghiera, anche se muovi
molto le labbra»[12].

La preghiera vocale ha un ruolo
decisivo nella pedagogia della
preghiera, soprattutto all'inizio del



rapporto con Dio. Infatti, imparando
il segno della croce e le preghiere
vocali i bambini, e spesso anche gli
adulti, vengono introdotti
all'esperienza concreta della fede e
quindi alla vita di preghiera.
Tuttavia, il ruolo e l'importanza della
preghiera vocale non si limita agli
inizi del dialogo con Dio, ma
accompagna la vita spirituale in tutto
il suo sviluppo.

2) Meditazione

Meditare significa applicare i propri
pensieri alla considerazione di una
realtà o di un'idea con il desiderio di
conoscerla e comprenderla più
profondamente e perfettamente. Per
un cristiano, la meditazione (spesso
definita anche preghiera mentale)
consiste nel dirigere i propri pensieri
a Dio, così come Egli si è rivelato nel
corso della storia di Israele e in modo
definitivo e pieno in Cristo. E, nel
guardare alla propria esistenza dalla



prospettiva di Dio, per valutarla e
adeguarla al mistero di vita,
comunione e amore che Dio ha fatto
conoscere.

La meditazione può svilupparsi
spontaneamente, nei momenti di
silenzio che accompagnano o
seguono le celebrazioni liturgiche o
dopo la lettura di un testo biblico o di
un brano di un autore spirituale.
Altre volte, si realizzerà in momenti
dedicati specificamente a questo
scopo. In ogni caso, è ovvio che
(soprattutto nei primi tempi ma
anche in seguito) essa richiederà
impegno, il desiderio di approfondire
la conoscenza di Dio e della sua
volontà e un reale impegno
personale per migliorare la propria
vita cristiana. In questo senso, si può
affermare che «la meditazione è
soprattutto una ricerca»[13]; bisogna
precisare però che non è la ricerca di
qualcosa, ma di Qualcuno. Lo scopo
della meditazione cristiana non è



solo e principalmente quello di
capire qualcosa (in sostanza di
comprendere il modo di agire e di
manifestarsi di Dio) quanto piuttosto
di incontrarlo e, dopo averlo
incontrato, di identificarsi con la sua
volontà e di unirsi a Lui.

3) La preghiera contemplativa

Lo sviluppo dell'esperienza cristiana
e della preghiera al suo interno porta
a una comunicazione sempre più
continua, personale e intima tra il
credente e Dio. In questo contesto si
inserisce la preghiera che il 
Catechismo definisce contemplativa,
che è frutto di una maturazione
dell'esperienza teologale da cui
scaturisce il senso vivo della
vicinanza amorosa di Dio; di
conseguenza il rapporto con Dio
diventa sempre più diretto, familiare
e fiducioso fino ad arrivare a vivere
realmente con Lui in un’intima



comunione che va oltre le parole e il
pensiero riflessivo.

«Che cos'è questa preghiera?», si
chiede il Catechismo della Chiesa
Cattolica all'inizio della sezione sulla
preghiera contemplativa, per poi
rispondere, con parole di santa
Teresa di Gesù, che essa non è altro
che «cercare di essere amici, stando
spesso da soli con colui che sappiamo
che ci ama»[14]. L'espressione
preghiera contemplativa, secondo
l’uso che se ne fa nel Catechismo
della Chiesa Cattolica e in molti scritti
precedenti e successivi, si riferisce
allora a quello che può essere
chiamato il vertice della
contemplazione, cioè il momento in
cui lo spirito viene condotto dalla
grazia alla soglia del divino,
trascendendo ogni altra realtà.
Corrisponde anche, e più in generale,
all’esperienza sempre più viva della
presenza di Dio e del desiderio di
una comunione profonda con Lui. E



questo sia nei momenti
appositamente dedicati alla
preghiera che nella vita tutta intera:
la preghiera è chiamata a
coinvolgere tutta la persona umana
(intelletto, volontà e sentimenti)
raggiungendo il centro del suo cuore
per cambiarne le disposizioni, per
trasformare tutta la vita del cristiano
rendendolo un altro Cristo[15].

Con l'espressione "contemplativi in
mezzo al mondo", san Josemaría
sintetizzava una delle caratteristiche
essenziali dello spirito dell'Opus Dei,
affermando che il cristiano comune,
chiamato a santificarsi in mezzo al
mondo, può raggiungere la pienezza
della contemplazione senza bisogno
di allontanarsi dalla propria
condizione secolare. Secondo san
Josemaría, il cristiano comune è
chiamato a essere contemplativo
proprio nella sua vita ordinaria e 
attraverso la sua vita ordinaria,
perché la contemplazione non si



limita ad alcuni momenti specifici
della giornata (tempi dedicati
espressamente alla preghiera
personale e liturgica, partecipazione
alla Santa Messa, ecc.), ma può
abbracciare l'intera giornata, fino a
diventare una preghiera continua, in
cui l'anima «si sente e si sa
ricambiata dallo sguardo amoroso di
Dio, in ogni istante della giornata»[16].
Per questo diceva: «vorrei che oggi
[…] ci persuadessimo una volta per
sempre della necessità di avviarci ad
essere anime contemplative, nel bel
mezzo della strada e del lavoro,
grazie ad un colloquio costante con il
nostro Dio, che non deve mai venir
meno lungo tutta la giornata. Se
vogliamo seguire lealmente le orme
del Maestro, è questa l'unica via»[17].

3. Condizioni e caratteristiche
della preghiera nella vita cristiana



La preghiera, come ogni atto
pienamente personale, richiede
attenzione e intenzione,
consapevolezza della presenza di Dio
e un dialogo efficace e sincero con
Lui. La condizione perché tutto
questo sia possibile è il 
raccoglimento. Il termine
raccoglimento indica l'azione con cui
la volontà, in virtù della sua capacità
di dominare tutte le forze che
concorrono nella natura umana,
cerca di moderare la tendenza alla
dispersione, favorendo così la calma
e la serenità interiore. Questo
atteggiamento è essenziale nei
momenti specialmente dedicati alla
preghiera, nei quali bisogna mettere
tra parentesi le altre attività e
cercare di evitare le distrazioni.
Tuttavia non deve limitarsi a quei
momenti: deve dilatarsi in quella
disposizione abituale di
raccoglimento nella quale la fede e
l’amore che riempiono il cuore,
aiutano a vivere tutte le proprie



azioni riferendole in modo esplicito o
implicito a Dio.

Un'altra condizione per la preghiera
è la fiducia. Senza una piena fiducia
in Dio e nel suo amore non ci sarà
preghiera, almeno non una
preghiera sincera capace di superare
le prove e le difficoltà. Non si tratta
solo della fiducia che una particolare
richiesta sarà esaudita, ma della
certezza che Dio ci ama e ci
comprende e che quindi possiamo
aprire il nostro cuore a Lui senza
riserve[18].

A volte la preghiera è un dialogo che
sgorga facilmente dal profondo
dell'anima, anche con gioia e
consolazione; in alcuni casi, forse più
frequenti, può richiedere
determinazione e impegno; allora
può sopraggiungere lo
scoraggiamento che ci fa pensare che
il tempo che dedichiamo a parlare
con Dio non abbia nessun senso[19]. In



questi momenti, si evidenzia
l'importanza di un'altra qualità della
preghiera: la perseveranza. La ragion
d'essere della preghiera è la
comunione con Dio, non ottenere
benefici, o cercare soddisfazioni,
piaceri o consolazioni; da qui la
necessità e il valore della
perseveranza nella preghiera, che è
sempre un incontro vivo con Dio,
indipendentemente da ispirazioni o
consolazioni che possono esserci o
non esserci[20].

Una caratteristica specifica e
fondamentale della preghiera
cristiana è il suo carattere trinitario.
È il frutto dell'azione dello Spirito
Santo che, infondendo e stimolando
la fede, la speranza e l'amore, fa
crescere nella presenza di Dio, al
punto da sentirsi allo stesso tempo
sulla terra, dove si vive e si lavora, e
nel cielo, che è presente nel proprio
cuore per opera della grazia. Il
cristiano che vive di fede si sente



incoraggiato a entrare in dialogo con
gli angeli e i santi, con Santa Maria e
soprattutto con Cristo, il Figlio di Dio
incarnato, nella cui umanità
percepisce la divinità della sua
persona. Per questa via riconoscerà
la realtà di Dio Padre e del suo amore
infinito ed entrerà sempre più
profondamente in confidenza con
lui.

La preghiera cristiana è quindi una
preghiera eminentemente filiale. La
preghiera di un figlio che in ogni
momento, nella gioia e nel dolore,
nel lavoro e nel riposo, si rivolge con
semplicità e sincerità al Padre per
mettere nelle sue mani le
preoccupazioni e i sentimenti del suo
cuore, con la certezza di trovare in
Lui comprensione e accoglienza. Più
ancora, un amore in cui tutto trova
un senso.



4. La necessità della preghiera
nella vita cristiana

Alla luce di quanto abbiamo visto, è
chiaro che la preghiera non è
qualcosa di accessorio per la vita
spirituale, ma una necessità vitale,
come afferma il Catechismo della
Chiesa Cattolica[21]:

«Pregare è una necessità vitale. La
prova contraria non è meno
convincente: se non ci lasciamo
guidare dallo Spirito, ricadiamo sotto
la schiavitù del peccato (cfr. Gal 5,
16-25). Come può lo Spirito Santo
essere la “nostra vita”, se il nostro
cuore è lontano da lui? “Niente vale
quanto la preghiera; essa rende
possibile ciò che è impossibile, facile
ciò che è difficile. [...] È impossibile
che cada in peccato l'uomo che
prega” (San Giovanni Crisostomo, 
Sermoni di Anna, 4, 5: PG 54, 666).
“Chi prega, certamente si salva; chi
non prega certamente si



danna” (Sant’Alfonso Maria de’
Liguori, Del gran mezzo della
preghiera)».

Per questo motivo, il Catechismo
della Chiesa Cattolica usa
l'espressione «chiamata universale
alla preghiera» nel sottotitolo del
primo capitolo della quarta parte del
Catechismo (quella dedicata alla
preghiera): La rivelazione della
preghiera. La chiamata universale
alla preghiera. Sebbene questa
espressione non sia ancora
frequente, è strettamente legata a
un'altra più familiare: «Chiamata
universale alla santità nella Chiesa»,
titolo del quinto capitolo della
Costituzione dogmatica Lumen
Gentium del Concilio Vaticano II. Si
ha quindi l'impressione che il 
Catechismo della Chiesa Cattolica
richiamando gli insegnamenti
dell'ultimo Concilio Ecumenico abbia
voluto mettere in rilievo la necessità



della preghiera per raggiungere la
santità cristiana.

Proprio per questo motivo, i santi
hanno sempre insistito sulla
necessità della preghiera per la vita
spirituale e per il suo progresso. Ad
esempio, santa Teresa di Gesù ha
scritto: «Mi diceva ultimamente un
gran teologo che le anime senza
orazione sono come un corpo
storpiato o paralitico che ha mani e
piedi, ma non li può muovere»[22]. E
san Francesco di Sales predicava in
un sermone: «Solo le bestie non
pregano, quindi chi non prega è
come loro»[23]. Da parte sua, san
Josemaría Escrivá afferma: «Un santo
senza orazione?... -Non credo a
questa santità»[24].

José Luis Illanes / Manuel Belda

Bibliografia di base



- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 2558-2758.

Letture raccomandate

- Congregazione per la Dottrina della
Fede, La meditazione cristiana.
Lettera «Orationis Formas».
Introduzione e commenti, 15-X-1989.

- Catechesi del Papa Benedetto XVI
sulla preghiera. Sono i testi delle
catechesi che Papa Benedetto XVI ha
tenuto nelle udienze generali del
mercoledì da maggio 2011 a ottobre
2012.

- Catechesi del Papa Francesco sul
Padre Nostro. Questi sono i testi delle
catechesi che Papa Francesco ha
tenuto durante le udienze generali
del mercoledì da dicembre 2018 a
maggio 2019.



- Catechesi del Papa Francesco sulla
preghiera. Questi sono i testi delle
catechesi che Papa Francesco ha
tenuto durante le udienze generali
del mercoledì da maggio 2020 a
giugno 2021.

- San Josemaría, Omelie Il trionfo di
Cristo nell'umiltà; L'eucaristia,
mistero di fede e d'amore; 
L'Ascensione del Signore in cielo; Lo
Spirito Santo, il grande sconosciuto e
A Gesù per Maria, in E’ Gesù che
passa, 12-21, 83-94, 117-126, 127-138
y 139-149; Omelie Il rapporto con Dio;
Il rapporto con Dio e Verso la santità,
in Amici di Dio, 142-153, 238-257,
294-316.

[1] De fide orthodoxa, III, 24: PG 94,
1098D. Traduzione nostra.

[2] Scala paradisi, grado 28: PG 88,
1129.



[3] Manuscrito autobiográfico C, 25 r.
Traduzione nostra.

[4] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, 2629-2635.

[5] Cfr. Rm 8, 28.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 268.

[7] Cfr., Sal 19; Si 42, 15-25; Dn 3,
32-90.

[8] Lc 1, 46-55.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n.2639.

[10] San Josemaría, Cammino, n. 91.

[11] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2699.

[12] San Josemaría, Cammino, n. 85.

[13] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2705.



[14] Libro de la vida, 8, 5. Traduzione
nostra.

[15] Cfr. Gal 2, 20.

[16] San Josemaría, Amici di Dio, n.
307.

[17] Ivi, n. 238.

[18] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 2734-2741

[19] Cfr. Ivi, n. 2728.

[20] Cfr. Ivi, nn. 2742-2745, 2746-2751

[21] n. 2744.

[22] S. Teresa d’Avila, Castello
interiore. Edizioni paoline, 2005, p.
248.

[23] S. Francesco di Sales, Œuvres de
Saint François de Sales, Evêque et
Prince de Genève et Docteur de
l’Eglise. Edition complète, Annecy



1892-1964, vol. 9, p. 62. Traduzione
nostra.

[24] San Josemaría, Cammino, n. 107.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-35-la-
preghiera-nella-vita-cristiana/

(10/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-35-la-preghiera-nella-vita-cristiana/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-35-la-preghiera-nella-vita-cristiana/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-35-la-preghiera-nella-vita-cristiana/

	Tema 35. La preghiera nella vita cristiana

