
opusdei.org

TEMA 34. Il quinto
comandamento del
Decalogo

La vita umana è sacra perché,
fin dal suo inizio, comporta
l’azione creatrice di Dio e
rimane per sempre in una
relazione speciale con il
Creatore.

05/05/2018

1. “Non uccidere”

«La vita umana è sacra perché, fin
dal suo inizio, comporta l’azione
creatrice di Dio e rimane per sempre



in una relazione speciale con il
Creatore, suo unico fine […].
Nessuno, in nessuna circostanza, può
rivendicare a sé il diritto di
distruggere direttamente un essere
umano innocente» ( Catechismo ,
2258).

L’uomo è assolutamente singolare: è
la sola creatura di questo mondo che
Dio abbia voluto per se stessa [1] .
Egli è destinato a conoscere e amare
eternamente Dio, e la sua vita è
sacra. È stato creato a immagine e
somiglianza di Dio (cfr. Gn 1, 26-27).
Questo è il fondamento ultimo della
dignità umana e del comandamento
“non uccidere”.

Il libro della Genesi presenta l’abuso
contro la vita umana come
conseguenza del peccato originale.
Yahvé si manifesta sempre come
protettore della vita: anche di quella
di Caino, dopo che ha ucciso il
fratello Abele, sangue del suo sangue,



figura di ogni omicidio. Nessuno
deve farsi giustizia da sé. Nessuno
può arrogarsi il diritto di disporre
della vita di un altro (cfr. Gn 4,
13-15).

Questo comandamento fa
riferimento agli esseri umani. È
legittimo servirsi degli animali per
ottenerne cibo, indumenti, ecc.: Dio li
ha posti sulla terra perché fossero a
disposizione dell’uomo. La
valutazione sulla liceità di ucciderli o
meno è dovuta al disordine che
possono comportare le passioni
umane, o a un dovere di giustizia
(per esempio se sono proprietà di
altri) (cfr. Catechismo , 2417). Non si
deve dimenticare che l’uomo non è
“padrone” della Creazione, ma
amministratore, e pertanto ha
l’obbligo di rispettare e curare la
natura, della quale ha bisogno per la
propria esistenza e per il proprio
sviluppo (cfr. Catechismo , 2418).



2. La pienezza di questo
comandamento

Il comandamento di salvaguardare la
vita dell’uomo «ha il suo aspetto più
profondo nell’esigenza di
venerazione e di amore nei confronti
di ogni persona e della sua vita» [2] .

La misericordia e il perdono sono
propri di Dio; ma anche nella vita dei
figli di Dio dev’essere presente la
misericordia, che ci induce a
compatire nel nostro cuore la
miseria altrui: «Beati i
misericordiosi, perché troveranno
misericordia» ( Mt 5, 7) [3] .

È inoltre necessario imparare a
perdonare le offese (cfr. Mt 5, 22).
Quando si riceve un’offesa bisogna
fare in modo di non incollerirsi, e di
non permettere che l’ira invada il
cuore. Non solo, ma nel Padrenostro
– la preghiera che Gesù ci ha lasciato
come preghiera domenicale – il
Signore lega il suo perdono – il



perdono per le offese da noi
commesse – al perdono di quelli che
ci hanno offeso (cfr. Mt 6, 9-13; Lc 11,
2-4). In questa lotta ci saranno di
aiuto: la meditazione della Passione
di Nostro Signore che ci ha
perdonato e redento sopportando
con amore e con pazienza le
ingiustizie; considerare che ad un
cristiano nessuno deve risultare 
estraneo o nemico (cfr. Mt 5, 44-45);
pensare al giudizio dopo la morte in
cui saremo giudicati sull’amore al
prossimo; ricordare che un cristiano
deve vincere il male con il bene (cfr. 
Rm 12, 21); considerare le ingiurie
come un’occasione per la propria
purificazione.

3. Il rispetto della vita umana

Il quinto comandamento prescrive di
non uccidere . Proibisce anche di
bastonare, ferire o arrecare un
qualsiasi danno fisico ingiusto a se e
al prossimo, sia direttamente che per



mezzo di altri. Proibisce anche di
offendere con parole ingiuriose e di
volere il male degli altri. In questo
comandamento è inclusa anche la
proibizione di togliersi la vita.

3.1. L’omicidio volontario

«Il quinto comandamento proibisce
come gravemente peccaminoso
l’omicidio diretto e volontario .
L’omicida e coloro che
volontariamente cooperano
all’uccisione commettono un peccato
che grida vendetta al cielo (cfr. Gn 4,
19)» ( Catechismo , 2268) [4] .

L’enciclica Evangelium vitae ha
formulato in maniera definitiva e
infallibile la seguente norma
negativa: «con l’autorità che Cristo
ha conferito a Pietro e ai suoi
successori, in comunione con i
Vescovi della Chiesa cattolica,
confermo che l’uccisione diretta e
volontaria di un essere umano
innocente è sempre gravemente



immorale. Tale dottrina, fondata in
quella legge non scritta che ogni
uomo, alla luce della ragione, trova
nel proprio cuore (cfr. Rm 2, 14-15), è
riaffermata dalla sacra Scrittura,
trasmessa dalla Tradizione della
Chiesa e insegnata dal magistero
ordinario e universale» [5] . Così
l’omicidio, che è senza eccezioni
gravemente immorale, è quello che
risponde a una scelta deliberata che è
diretta a una persona innocente .
Pertanto la legittima difesa e la pena
di morte non sono incluse in questa
formulazione assoluta e sono oggetto
di un trattamento specifico [6] .

Mettere la vita nelle mani dell’uomo
comporta un potere di disposizione
che bisogna saper amministrare
come una collaborazione con Dio.
Questo richiede una disposizione di
amore e di servizio, e non di dominio
arbitrario: si tratta di una
padronanza ministeriale, non



assoluta, riflesso della signoria unica
e assoluta di Dio [7] .

3.2. L’aborto

«La vita umana deve essere
rispettata e protetta in modo assoluto
fin dal momento del concepimento» (
Catechismo , 2270). Non è
ammissibile nessuna
discriminazione, neppure quella
fondata sulle differenti tappe dello
sviluppo della vita. Nella valutazione
di situazioni conflittuali, è
determinante tenere in conto
l’appartenenza naturale alla specie
umana. Con questo non si
impongono alla ricerca biomedica
limiti diversi da quelli che la dignità
umana stabilisce in qualunque altro
campo dell’attività umana.

«L’ aborto diretto , cioè voluto come
fine o come mezzo , costituisce
sempre un disordine morale grave,
in quanto uccisione deliberata di un
essere umano innocente» [8] .



L’espressione come fine o come mezzo
intende indicare le due modalità
della volontarietà diretta nelle quali
chi agisce lo fa volendo uccidere
coscientemente.

«Nessuna circostanza, nessuna
finalità, nessuna legge al mondo
potrà mai rendere lecito un atto che
è intrinsecamente illecito, perché
contrario alla legge di Dio, scritta nel
cuore di ogni uomo, riconoscibile
dalla ragione stessa, e proclamata
dalla Chiesa» [9] . Il rispetto della vita
dev’essere riconosciuto come limite
che nessuna entità pubblica o privata
può trascurare. Il diritto inalienabile
alla vita di ogni individuo umano
innocente è un elemento costitutivo
della società civile e della sua
legislazione e come tale deve essere
riconosciuto e rispettato sia da parte
della società che da parte
dell’autorità politica (cfr. 
Catechismo , 2273) [10] .



Pertanto possiamo affermare che «il
diritto a comandare costituisce una
esigenza dell’ordine spirituale
[morale] e scaturisce da Dio. Perciò,
se i governanti promulgano una
legge o dettano una qualsiasi
disposizione contraria all’ordine
spirituale, e per conseguenza opposta
alla volontà di Dio, in tal caso né la
legge promulgata né la disposizione
dettata possono obbligare in
coscienza il cittadino […]; non solo,
ma in simili casi, la stessa autorità si
sgretola completamente e degenera
in un sopruso preoccupante» [11] .
Questo è tanto vero che «leggi di
questo tipo non solo non creano
nessun obbligo per la coscienza, ma
sollevano piuttosto un grave e
preciso obbligo di opporsi a esse
mediante l’ obiezione di coscienza » 
[12] .

«L’embrione, poiché fin dal
concepimento deve essere trattato
come una persona, dovrà essere



difeso nella sua integrità, curato e
guarito, per quanto è possibile, come
ogni altro essere umano» ( 
Catechismo , 2274).

3.3. L’eutanasia

«Per eutanasia in senso vero e
proprio si deve intendere un’azione o
un’omissione che di natura sua e
nelle intenzioni procura la morte,
allo scopo di eliminare ogni dolore
[…]. È una grave violazione della legge
di Dio , in quanto uccisione
deliberata moralmente inaccettabile
di una persona umana […]. Una tale
pratica comporta, a seconda delle
circostanze, la malizia propria del
suicidio o dell’omicidio» [13] . Si
tratta di una conseguenza,
gravemente lesiva della dignità della
persona umana, alla quale può
indurre l’edonismo e la perdita del
significato cristiano del dolore.

«L’interruzione di procedure
mediche onerose, pericolose,



straordinarie o sproporzionate
rispetto ai risultati attesi può essere
legittima. In tal caso si ha la rinuncia
all’ accanimento terapeutico . Non si
vuole così procurare la morte: si
accetta di non poterla impedire» ( 
Catechismo , 2278) [14] .

Invece, «anche se la morte è
considerata imminente, le cure che
d’ordinario sono dovute ad una
persona ammalata non possono
essere legittimamente interrotte» ( 
Catechismo , 2279) [15] .
L’alimentazione e l’idratazione
artificiali sono, per principio, cure
ordinarie dovute ai malati [16] .

3.4. Il suicidio

«Siamo gli amministratori, non i
proprietari della vita che Dio ci ha
affidato. Non ne disponiamo» ( 
Catechismo , 2280). «Il suicidio
contraddice la naturale inclinazione
dell’essere umano a conservare e a
perpetuare la propria vita. Esso è



gravemente contrario al giusto
amore di sé. Al tempo stesso è
un’offesa all’amore del prossimo,
perché spezza ingiustamente i legami
di solidarietà con la società familiare,
nazionale e umana, nei confronti
delle quali abbiamo degli obblighi. Il
suicidio è contrario all’amore del Dio
vivente» ( Catechismo , 2281) [17] .

Preferire la propria morte per
salvare la vita di un altro non è
suicidio, ma piuttosto può costituire
un atto di estrema carità.

3.5. La legittima difesa

La proibizione di causare la morte
non sopprime il diritto di impedire
che un ingiusto aggressore causi
danno [18] . La legittima difesa può
essere anche un dovere grave per chi
è responsabile della vita di un altro o
del bene comune (cfr. Catechismo ,
2265).

3.6. La pena di morte



Difendere il bene comune della
società richiede che si metta
l’aggressore in condizione di non
poter nuocere. Per questo, la
legittima autorità può infliggere pene
proporzionali alla gravità dei delitti.
Le pene hanno il fine di compensare
il disordine introdotto dalla
mancanza compiuta, preservare
l’ordine pubblico e la sicurezza delle
persone, e correggere il colpevole
(cfr. Catechismo, 2266).

Il Catechismo della Chiesa Cattolica
ricorda che «per molto tempo il
ricorso alla pena di morte da parte
dell’autorità legittima, dopo il dovuto
processo, è stato considerato una
risposta appropriata alla gravità di
alcuni delitti e un mezzo
ammissibile, seppure estremo, per la
tutela del bene comune.

Oggi è sempre più viva la
consapevolezza che la dignità della
persona non si perde neppure dopo



aver commesso crimini molto gravi.
Inoltre si è diffusa una nuova
concezione delle sanzioni penali da
parte dello Stato. Infine sono stati
attivati alcuni sistemi di detenzione
più efficaci, che garantiscono la
necessaria difesa dei cittadini, ma
che, contemporaneamente, non
tolgono al reo la possibilità di
redimersi definitivamente.

Pertanto la Chiesa, alla luce del
Vangelo, insegna che «la pena di
morte è inammissibile perché attenta
all’inviolabilità e dignità della
persona» (Discorso del Santo Padre
Francesco nel XXV Anniversario del
‘Catechismo della Chiesa Cattolica’,
11 ottobre 2017) e si impegna con
determinazione alla sua abolizione
in tutto il mondo» (cfr. Catechismo,
2267) [19] .

4. Il rispetto della dignità delle
persone 4.1. Il rispetto per l’anima
del prossimo: lo scandalo



Noi cristiani abbiamo l’obbligo di
procurare al prossimo la vita e la
salute soprannaturale dell’anima
oltre quella del corpo.

Lo scandalo è il contrario: «è
l’atteggiamento o il comportamento
che induce altri a compiere il male.
Chi scandalizza si fa tentatore del suo
prossimo […]. Lo scandalo costituisce
una colpa grave se chi lo provoca con
azione o omissione induce
deliberatamente altri in una grave
mancanza» ( Catechismo , 2284). Si
può causare scandalo mediante
commenti ingiusti, promozione di
spettacoli, libri e riviste immorali, o
seguendo mode contrarie al pudore,
ecc.

«Lo scandalo assume una gravità
particolare a motivo dell’autorità di
coloro che lo causano o della
debolezza di coloro che lo
subiscono» ( Catechismo , 2285): «chi
scandalizza anche uno solo di questi



piccoli che credono in me, sarebbe
meglio per lui che gli fosse appesa al
collo una macina girata da asino, e
fosse gettato negli abissi del mare» ( 
Mt 18, 6) [20] .

4.2. Il rispetto per la salute del
corpo

Il rispetto per il proprio corpo è una
esigenza della carità, perché il corpo
è tempio dello Spirito Santo (cfr. 1
Cor 6, 19; 3, 16ss; 2 Cor 6, 16), e siamo
responsabili – in ciò che dipende da
noi – di procurare la salute fisica, che
è un mezzo per servire Dio e gli
uomini. Però la vita fisica non è un
valore assoluto: la morale cristiana si
oppone a una concezione neo-pagana
che promuove il culto del corpo , e
che può portare alla perversione dei
rapporti umani (cfr. Catechismo ,
2289).

«La virtù della temperanza dispone
ad evitare ogni sorta di eccessi,
l’abuso dei cibi, dell’alcool, del



tabacco e dei medicinali. Coloro che,
in stato di ubriachezza o per uno
smodato gusto della velocità,
mettono in pericolo l’incolumità
altrui e la propria sulle strade, in
mare, o in volo, si rendono
gravemente colpevoli» ( Catechismo ,
2290).

L’uso di droghe è una colpa grave per
il danno alla salute che rappresenta e
per la fuga dalla responsabilità degli
atti che si possono compiere sotto la
loro influenza. La produzione
clandestina e il traffico di droghe
sono pratiche immorali (cfr. 
Catechismo , 2291).

La ricerca scientifica non può
legittimare atti che in se stessi sono
contrari alla dignità delle persone e
alla legge morale. Nessun essere
umano può essere trattato come
mezzo per il progresso della scienza
(cfr. Catechismo , 2295). Sono
contrari a questo principio alcune



pratiche, come la procreazione
artificiale o l’uso di embrioni per fini
sperimentali.

4.3. Il trapianto di organi

La donazione di organi per i
trapianti è legittima e può essere un
atto di carità se la donazione è
pienamente libera e gratuita [21] , e
rispetta l’ordine della giustizia e della
carità.

«Una persona può donare solo una
cosa di cui può privarsi senza serio
pericolo o danno per la propria vita o
per l’identità personale, e per una
ragione giusta e proporzionata. È
ovvio che gli organi vitali si possano
donare solo dopo la morte» [22] .

È necessario che il donante o i suoi
rappresentanti abbiano dato il loro
consenso cosciente (cfr. Catechismo ,
2296). Una donazione, «pur essendo
lecita in se stessa, può arrivare ad
essere illecita se viola i diritti e i



sentimenti di terze persone, alle
quali compete la tutela del cadavere:
i parenti prossimi prima di tutti; ma
potrebbe anche trattarsi di altre
persone in virtù di diritti pubblici o
privati» [23] .

4.4. Il rispetto per la libertà fisica e
per l’integrità del corpo

I sequestri e la presa in ostaggio sono
moralmente illeciti: equivale a
trattare le persone solo come mezzi
per ottenere fini diversi, privandole
ingiustamente della libertà. Sono
gravemente contrari alla giustizia e
alla carità anche il terrorismo e la
tortura.

«Al di fuori di prescrizioni mediche
di carattere strettamente terapeutico,
le amputazioni, mutilazioni o
sterilizzazioni direttamente
volontarie praticate a persone
innocenti sono contrarie alla legge
morale» ( Catechismo , 2297). Non
sono invece contrarie alla morale



quelle che fanno pare di una terapia
necessaria per la salute, e che non si
cercano né come fine né come
mezzo, ma si sopportano e si
tollerano.

4.5. Il rispetto per i morti

«I corpi dei defunti devono essere
trattati con rispetto e carità nella
fede e nella speranza della
risurrezione. La sepoltura dei morti è
un’opera di misericordia corporale
(cfr. Tb 1, 16-18); rende onore ai figli
di Dio, tempi dello Spirito Santo» ( 
Catechismo , 2300). «La Chiesa
raccomanda vivamente che si
conservi la pia consuetudine di
seppellire i corpi dei defunti; tuttavia
non proibisce la cremazione, a meno
che questa non sia stata scelta per
ragioni contrarie alla dottrina
cristiana» (CIC, can. 1176 § 3).

5. La difesa della pace



«Beati gli operatori di pace, perché
saranno chiamati figli di Dio» ( Mt 5,
9). La caratteristica dello spirito di
filiazione divina è di essere 
seminatori di pace e di gioia [24] . «La
pace non si può ottenere sulla terra
senza la tutela dei beni delle persone,
la libera comunicazione tra gli esseri
umani, il rispetto della dignità delle
persone e dei popoli, l’assidua
pratica della fratellanza. […] È frutto
della giustizia (cfr. Is 32, 17) ed
effetto della carità» ( Catechismo ,
2304).

«A causa dei mali e delle ingiustizie
che ogni guerra provoca, la Chiesa
con insistenza esorta tutti a pregare e
ad operare perché la Bontà divina ci
liberi dall’antica schiavitù della
guerra (cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes , 81)» ( Catechismo ,
2307).

Esiste una «legittima difesa con la
forza militare». Però «tale decisione,



per la sua gravità, è sottomessa a
rigorose condizioni di legittimità
morale» (Catechismo, 2309) [25] .

«Le ingiustizie, gli eccessivi squilibri
di carattere economico o sociale,
l’invidia, la diffidenza e l’orgoglio che
dannosamente imperversano tra gli
uomini e le nazioni, minacciano
incessantemente la pace e causano le
guerre. Tutto quanto si fa per
eliminare questi disordini
contribuisce a costruire la pace e ad
evitare la guerra» (Catechismo,
2317).

«Ama la tua patria: il patriottismo è
una virtù cristiana. Però, se il
patriottismo si traduce in un
nazionalismo che porta a guardare
con indifferenza, con disprezzo –
senza carità cristiana né giustizia –
altri paesi, altre nazioni, è un
peccato» [26] .

Pau Agulles Simó



Bibliografia di base

Catechismo della Chiesa Cattolica,
2258-2330.

Giovanni Paolo II, Enc. Evangelium
vitae, 25-III-1995, cap. III.

Letture raccomandate

L. Ciccone, La vita umana , Ares,
Milano 2000.

L. Melina, Corso di Bioetica . Il
Vangelo della Vita , Piemme, Casal
Monferrato 1996.

-----------------------------------

[1] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 24.

[2] Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 25-III-1995, 41.

[3] «Le opere di misericordia sono le
azioni caritatevoli con le quali
soccorriamo il nostro prossimo nelle



sue necessità corporali e spirituali» ( 
Catechismo , 2447).

[4] Inoltre «proibisce qualsiasi azione
fatta con l’intenzione di provocare 
indirettamente la morte di una
persona. La legge morale vieta tanto
di esporre qualcuno ad un rischio
mortale senza grave motivo, quanto
di rifiutare l’assistenza ad una
persona in pericolo ( Catechismo ,
2269)».

[5] Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 57.

[6] Cfr. Ibidem , 55-56.

[7] Cfr. Ibidem , 52.

[8] Ibidem , 62.

[9] Ibidem , 62. È tale la gravità del
crimine dell’aborto che la Chiesa
sanziona questo delitto con la pena
canonica della scomunica latae
sententiae (cfr. Catechismo, 2272).



[10] «Tali diritti dell’uomo non
dipendono né dai singoli individui né
dai genitori e neppure rappresentano
una concessione della società e dello
Stato: appartengono alla natura
umana e sono inerenti alla persona
in forza dell’atto creativo da cui ha
preso origine […]. Nel momento in
cui una legge positiva priva una
categoria di esseri umani della
protezione che la legislazione civile
deve loro accordare, lo Stato viene a
negare l’uguaglianza di tutti davanti
alla legge. Quando lo Stato non pone
la sua forza al servizio dei diritti di
ciascun cittadino, e in particolare di
chi è più debole, vengono minati i
fondamenti stessi di uno Stato di
diritto» (Congregazione per la
Dottrina della Fede, Istr. Donum
vitae , 22-II-1987, III).

«Quanti delitti si commettono in
nome della giustizia! – Se tu vendessi
armi da fuoco e qualcuno ti offrisse il
prezzo di una per uccidere tua



madre, gliela venderesti?... Ebbene,
non ti dava forse il giusto prezzo?…

- Docente, giornalista, politico,
diplomatico: meditate» (San
Josemaría, Cammino , 400).

[11] Giovanni XXIII, Enc. Pacem in
terris , 11-IV-1963, 51.

[12] Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 73.

[13] Ibidem , 65.

[14] «Le decisioni devono essere
prese dal paziente, se ne ha la
competenza e la capacità, o,
altrimenti, da coloro che ne hanno
legalmente il diritto, rispettando
sempre la ragionevole volontà e gli
interessi legittimi del paziente» ( 
Catechismo , 2278).

[15] «L’uso di analgesici per alleviare
le sofferenze del moribondo, anche
con il rischio di abbreviare i suoi



giorni, può essere moralmente
conforme alla dignità umana, se la
morte non è voluta né come fine né
come mezzo, ma è soltanto prevista e
tollerata come inevitabile. Le cure
palliative costituiscono una forma
privilegiata della carità
disinteressata. A questo titolo devono
essere incoraggiate» ( Catechismo ,
2279).

[16] Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso
ai partecipanti al Congresso
Internazionale su “I trattamenti di
sostegno vitale e lo stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici”,
20-III-2004, n. 4; cfr. anche Consiglio
Pontificio della Pastorale agli Agenti
Sanitari, Lettera degli Agenti della
Salute , n. 120; Congregazione per la
Dottrina della Fede, Risposte ad
alcune domande della Conferenza
Episcopale Statunitense
sull’alimentazione e l’idratazione
artificiale , 1-VIII-2007.



[17] Tuttavia, «Non si deve disperare
della salvezza eterna delle persone
che si sono date la morte. Dio,
attraverso le vie che Egli solo
conosce, può loro preparare
l’occasione di un salutare
pentimento. La Chiesa prega per le
persone che hanno attentato alla loro
vita» ( Catechismo , 2283).

[18] «L’amore verso se stessi resta un
principio fondamentale della
moralità. È quindi legittimo far
rispettare il proprio diritto alla vita.
Chi difende la propria vita non si
rende colpevole di omicidio anche se
è costretto a infliggere al suo
aggressore un colpo mortale» ( 
Catechismo , 2264. Cfr. Giovanni
Paolo II, Evangelium vitae , 55): in
questo caso, l’omicidio
dell’aggressore non costituisce
oggetto diretto della volontà di chi si
difende, ma l’oggetto morale consiste
nel rimuovere una imminente
minaccia contro la propria vita.



[19] Giovanni Paolo II, Enc. 
Evangelium vitae , 56. Cfr. 
Catechismo , 2267.

[20] «Si rendono colpevoli di
scandalo coloro che promuovono
leggi o strutture sociali che portano
alla degradazione dei costumi e alla
corruzione della vita religiosa, o a
“condizioni sociali che,
volontariamente o no, rendono
difficile e praticamente impossibile
un comportamento cristiano
conforme ai comandamenti (Pio XII, 
Discorso del 1° giugno
1941)» (Catechismo, 2286).

[21] Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso ,
22-VI-1991, 3; Catechismo , 2301.

[22] Ibidem , 4.

[23] Pio XII, Discorso all’Associazione
Italiana Donatori di Cornea, 14-
V-1956.



[24] Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa , 124.

[25] «Occorre contemporaneamente:

- Che il danno causato dall’aggressore
alla nazione o alla comunità delle
nazioni sia durevole, grave e certo.

- Che tutti gli altri mezzi per porvi
fine si siano rivelati impraticabili o
inefficaci.

- Che ci siano fondate condizioni di
successo.

- Che il ricorso alle armi non
provochi mali e disordini più gravi
del male da eliminare. Nella
valutazione di questa condizione ha
un grandissimo peso la potenza dei
moderni mezzi di distruzione.

Questi sono gli elementi tradizionali
elencati nella dottrina detta della
“guerra giusta”.



La valutazione di tali condizioni di
legittimità morale spetta al giudizio
prudente di coloro che hanno la
responsabilità del bene comune» ( 
Catechismo , 2309). Inoltre, «si è
moralmente in obbligo di far
resistenza agli ordini che comandano
un genocidio» ( Catechismo , 2313).

La corsa agli armamenti , «lungi
dall’eliminare le cause di guerra,
rischia di aggravarle. L’impiego di
ricchezze enormi nella preparazione
di armi sempre nuove impedisce di
soccorrere le popolazioni indigenti;
ostacola lo sviluppo dei popoli» ( 
Catechismo , 2315). «La corsa agli
armamenti è una delle piaghe più
gravi dell’umanità e danneggia in
modo intollerabile i poveri» (Concilio
Vaticano II, Cost. Gaudium et spes ,
81). Le autorità hanno il diritto e il
dovere di regolamentare la
produzione e il commercio delle
armi (cfr. Catechismo , 2316).



[26] San Josemaría, Solco , 315. Cfr.
San Josemaría, Forgia , 879; 
Cammino , 525.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-34-il-
quinto-comandamento-del-decalogo/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-34-il-quinto-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-34-il-quinto-comandamento-del-decalogo/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-34-il-quinto-comandamento-del-decalogo/

	TEMA 34. Il quinto comandamento del Decalogo

