
opusdei.org

Tema 33. Il settimo e
l’ottavo
comandamento

Nella vita cristiana ci si adopera
per ordinare i beni di questo
mondo a Dio e alla carità
fraterna. La temperanza
modera l'uso e il possesso dei
beni, la giustizia garantisce i
diritti del prossimo. A queste
due virtù va aggiunta la
solidarietà. L'ottavo
comandamento vieta di alterare
la verità nei rapporti con il
prossimo. I cristiani hanno il
dovere di testimoniare la Verità
che è Cristo e di riconoscerlo
davanti agli uomini.



22/07/2024

1. Il settimo comandamento: Non
rubare

«Il settimo comandamento proibisce
di prendere o di tenere
ingiustamente i beni del prossimo e
di arrecare danno al prossimo nei
suoi beni in qualsiasi modo. Esso
prescrive la giustizia e la carità nella
gestione dei beni materiali e del
frutto del lavoro umano. Esige, in
vista del bene comune, il rispetto
della destinazione universale dei
beni e del diritto di proprietà privata.
La vita cristiana si sforza di ordinare
a Dio e alla carità fraterna i beni di
questo mondo»[1].

Dio ha affidato la terra all'uomo
perché la coltivasse e beneficiasse
dei suoi frutti. È un dono che Dio fa a
tutti gli uomini e per questo



«l'appropriazione dei beni è legittima
al fine di garantire la libertà e la
dignità delle persone, di aiutare
ciascuno a soddisfare i propri bisogni
fondamentali e i bisogni di coloro di
cui ha la responsabilità»[2]. Non si
nega il diritto alla proprietà privata
ma, come insegna il Concilio
Vaticano II, si riconosce che debba
essere un mezzo per aiutare i più
bisognosi[3]. La Chiesa ha rifiutato sia
le ideologie totalitaristiche che
vogliono eliminare la proprietà
privata sia il capitalismo "selvaggio"
e individualista che cerca di
concentrare la maggior parte dei
mezzi di produzione nelle mani di
pochi, lasciando molte persone in
una situazione molto precaria.

2. Il settimo comandamento e l'uso
dei beni: temperanza, giustizia e
solidarietà



La temperanza per modera l'uso e il
possesso dei beni creati, la giustizia,
garantisce i diritti del prossimo. A
queste due virtù va aggiunta la
solidarietà[4].

La virtù della povertà, come parte
della temperanza, non consiste nel 
non avere, ma nel distaccarsi dai beni
materiali, nell'accontentarsi di ciò
che è sufficiente per vivere con
sobrietà e temperanza, e
nell'amministrare i beni per servire
gli altri. Nostro Signore ci ha dato un
esempio di povertà e di distacco dal
momento della sua venuta nel
mondo fino alla sua morte[5]. Ci ha
anche insegnato il danno che può
causare l'attaccamento alle
ricchezze: «difficilmente un ricco
entrerà nel regno dei cieli»[6].

La virtù morale della giustizia
consiste nell'abitudine di dare a
ciascuno ciò che gli è dovuto con una
volontà costante e ferma. La giustizia



tra le persone singole è chiamata
giustizia commutativa (per esempio,
l'atto di pagare un debito); la
giustizia distributiva regola ciò che la
comunità deve ai cittadini in base ai
loro bisogni e ai loro contributi; la
giustizia legale riguarda le relazioni
del cittadino con la comunità e si
comprende, tra gli altri doveri, il
pagamento delle giuste tasse[7].

La virtù della solidarietà è «la
determinazione ferma e
perseverante di impegnarsi per il
bene comune: ossia per il bene di
tutti e di ciascuno perché tutti siamo
veramente responsabili di tutti»[8]. La
solidarietà è «condivisione dei beni
spirituali ancor più che di quelli
materiali»[9].

Il settimo comandamento, non
rubare, proibisce di prendere o
trattenere ingiustamente la proprietà
altrui o di danneggiare
ingiustamente il prossimo nei suoi



beni materiali. Si parla di furto
quando si sottraggono di nascosto
beni altrui. La rapina è il sequestro
violento di beni altrui. La frode è il
furto che si realizza ingannando gli
altri con l'inganno con documenti
falsi, ecc. o trattenendo il giusto
salario. L'usura consiste nel
richiedere un interesse superiore a
quello legale per una somma
prestata (generalmente
approfittando di una situazione di
bisogno materiale del vicino). Sono
illecite anche la corruzione e
qualsiasi tipo di spreco.

Chi ha commesso un'ingiustizia deve
riparare per quanto possibile al
danno subito. La restituzione di ciò
che è stato rubato (o almeno il
desiderio e l'intenzione di farlo) è
necessaria per ricevere l'assoluzione
sacramentale. L'impossibilità fisica o
morale esonera dall'obbligo di
restituzione, finché dura.
L'obbligazione può essere estinta con



la remissione del debito da parte del
creditore[10].

3. La Dottrina sociale della Chiesa
sul settimo comandamento, “non
rubare”

L'insieme degli insegnamenti sui
princìpi che devono regolare la vita
sociale è chiamato Dottrina sociale e
fa parte della dottrina morale
cattolica[11]. È importante sottolineare
che «non spetta ai pastori della
Chiesa intervenire direttamente
nell'azione politica e
nell'organizzazione della vita sociale.
Questo compito fa parte della
vocazione dei fedeli laici, i quali
operano di propria iniziativa insieme
con i loro concittadini»[12].

La missione della Gerarchia della
Chiesa è di ordine diverso da quella
dell'autorità politica. Il fine della



Chiesa è soprannaturale e la sua
missione è quella di condurre gli
uomini alla salvezza. Pertanto,
quando il Magistero si riferisce ad
aspetti temporali del bene comune,
lo fa nella misura in cui essi devono
essere ordinati al Bene supremo, il
nostro fine ultimo. La Chiesa esprime
un giudizio morale, in materia
economica e sociale, quando lo
richiedono i diritti fondamentali
della persona o la salvezza delle
anime.

Alcuni insegnamenti fondamentali
della Dottrina sociale della Chiesa
sono: 1) la dignità trascendente della
persona umana e l'inviolabilità dei
suoi diritti; 2) il riconoscimento della
famiglia come cellula fondamentale
della società, fondata sul vero
matrimonio indissolubile, e la
necessità di proteggerla e favorirla
mediante leggi sul matrimonio,
sull'educazione e sulla morale
pubblica; 3) gli insegnamenti sul



bene comune e sul ruolo dello Stato.
Negli ultimi anni, il Magistero ha
insistito sulla rilevanza dell'ecologia
e della cura della casa comune come
parte importante della Dottrina
sociale[13].

«Il lavoro umano procede
direttamente dalle persone create a
immagine di Dio e chiamate a
prolungare, insieme e con reciproco
vantaggio, l'opera della creazione
dominando la terra (cfr. Gen 1,28;
Concilio Vaticano II, Gaudium et spes,
34; Giovanni Paolo II, Centesimus
annus, 31). Il lavoro è quindi un
dovere: “Chi non vuol lavorare,
neppure mangi” (2 Ts 3,10; cfr. 1 Ts
4,11). Il lavoro esalta i doni del
Creatore e i talenti ricevuti. Può
anche essere redentivo»[14].
Svolgendo il lavoro in unione con
Cristo, l'uomo diventa collaboratore
del Figlio di Dio nella sua opera di
redenzione[15]. Il lavoro è un mezzo
per santificare le persone e le realtà



terrene, informandole con lo Spirito
di Cristo.

«Essendo stato assunto da Cristo,
diventa attività redenta e redentrice:
non solo è l'ambito nel quale l'uomo
vive, ma mezzo e strada di santità,
realtà santificabile e
santificatrice»[16].

Giustizia sociale è un’espressione
entrata in uso nel XX secolo per
riferirsi alla dimensione universale
che le questioni di giustizia hanno
assunto. «La società assicura la
giustizia sociale allorché realizza le
condizioni che consentono alle
associazioni e agli individui di
conseguire ciò a cui hanno diritto
secondo la loro natura e la loro
vocazione»[17]. Sono molti gli
elementi che entrano in gioco
quando si parla di giustizia sociale: la
responsabilità dello Stato, il ruolo dei
datori di lavoro, la possibilità di
accedere al lavoro e così via.



In Evangelii gaudium si dice che «nel
cuore di Dio c’è un posto
preferenziale per i poveri, tanto che
Egli stesso “si fece povero” (2 Cor
8,9). Tutto il cammino della nostra
redenzione è segnato dai poveri»[18].
Non si tratta solo di realizzare azioni
o programmi di promozione sociale
ma di un atteggiamento di attenzione
verso gli altri, verso chi ha bisogno.

In questo contesto rivestono una
particolare importanza la giustizia e
la solidarietà tra le nazioni.

«Le nazioni ricche hanno una grave
responsabilità morale nei confronti
di quelle che da se stesse non
possono assicurarsi i mezzi del
proprio sviluppo o ne sono state
impedite in conseguenza di tragiche
vicende storiche. Si tratta di un
dovere di solidarietà e di carità; ed
anche di un obbligo di giustizia, se il
benessere delle nazioni ricche



proviene da risorse che non sono
state equamente pagate»[19].

4. L’ottavo comandamento del
Decalogo: Non dire falsa
testimonianza

«L'ottavo comandamento proibisce di
falsare la verità nelle relazioni con
gli altri. Questa norma morale deriva
dalla vocazione del popolo santo ad
essere testimone del suo Dio il quale
è e vuole la verità. Le offese alla
verità esprimono, con parole o
azioni, un rifiuto ad impegnarsi nella
rettitudine morale»[20].

L'uomo è stato creato con
un’inclinazione a conoscere la verità
e a esprimerla con le parole e nelle
azioni. Il peccato ha distorto
quest’inclinazione stravolgendo
l’intelligenza con l'ignoranza e la
volontà con la malizia. Con il peccato



si è affievolito l'amore per la verità e
adesso gli uomini si ingannano a
vicenda, spesso per egoismo e
interesse personale. Con la grazia di
Cristo il cristiano può fare in modo
che la sua vita sia guidata dalla
verità.

La virtù che spinge a dire sempre la
verità si chiama veridicità, sincerità o
franchezza[21]. Tre aspetti
fondamentali di questa virtù sono:

- La sincerità con sé stessi: vuol dire
riconoscere la verità della propria
condotta, esteriore e interiore
(riguarda le intenzioni, i pensieri, gli
affetti, ecc.) senza paura di esaurire
la verità, senza chiudere gli occhi
sulla realtà[22];

- La sincerità con gli altri: la
convivenza umana sarebbe
impossibile se le persone non si
fidassero l'una dell'altra, cioè se non
si dicessero la verità o se non
agissero, per fare un esempio, nel



rispetto dei contratti o più in
generale dei patti e delle promesse[23];

- La sincerità con Dio: Dio vede tutto,
ma poiché siamo suoi figli, vuole che
glielo mostriamo. “Un figlio di Dio
tratta il Signore come Padre. Non con
ossequio servile né con riverenza
formale, ma con sincerità e fiducia.
Dio non si scandalizza degli uomini,
non si stanca delle nostre infedeltà. Il
Padre del Cielo perdona qualsiasi
offesa, quando il figlio torna a Lui,
quando si pente e chiede perdono.
Anzi, il Signore è a tal punto Padre da
prevenire il nostro desiderio di
perdono: è Lui a farsi avanti
aprendoci le braccia con la sua
grazia”[24].

La sincerità nel sacramento della
confessione e nella direzione
spirituale sono mezzi
straordinariamente efficaci per
crescere nella vita interiore: nella
semplicità, nell'umiltà e nelle altre



virtù. La sincerità è essenziale per
perseverare nella sequela di Cristo,
perché Cristo è la Verità[25].

La Sacra Scrittura insegna che la
verità deve essere detta nella
carità[26]. La sincerità, come tutte le
virtù, va vissuta per amore e con
amore (per Dio e per gli uomini): con
dolcezza e comprensione. Una bella
espressione di questo amore è la 
correzione fraterna, una pratica
evangelica[27] che consiste
nell'avvertire l'altro di una colpa
commessa o di un difetto, affinché si
corregga. È una grande
dimostrazione di amore per la verità
e di carità. A volte può essere un
dovere grave.

5. L’ottavo comandamento ci invita
a dare testimonianza della verità



«La testimonianza è un atto di
giustizia che comprova o fa
conoscere la verità»[28]. È dovere dei
cristiani testimoniare la Verità che è
Cristo e riconoscerlo davanti agli
uomini.

«Il martirio è la suprema
testimonianza resa alla verità della
fede, il martire è un testimone che
arriva fino alla morte. Egli rende
testimonianza a Cristo, morto e
risorto, al quale è unito dalla
carità»[29]. Sebbene la maggior parte
dei cristiani non sia chiamata a
questa espressione estrema di amore
per Dio, tutti devono manifestare la
verità di Dio e di ciò che Dio ha
rivelato anche a costo di perdere il
proprio prestigio o la propria
posizione sociale. A volte la sincerità
esige il compimento di atti eroici in
difesa della verità con l'aiuto della
fortezza soprannaturale.



Nella Evangelii Gaudium alcuni
peccati contro la verità sono indicati
come esempi paradigmatici di
atteggiamenti che impediscono
un'evangelizzazione convincente e
attraente[30].

«“La menzogna consiste nel dire il
falso con l'intenzione di
ingannare”[31]. Il Signore denuncia
nella menzogna un'opera diabolica:
“La menzogna consiste nel dire il
falso con l'intenzione di ingannare”.
Nella menzogna il Signore denuncia
un'opera diabolica: “Voi... avete per
padre il diavolo... non vi è verità in
lui. Quando dice il falso, parla del
suo, perché è menzognero e padre
della menzogna” (Gv 8,44)»[32]. La
gravità si misura in base alla verità
negata, all'intenzione di chi parla e
alle conseguenze della menzogna.
Può trattarsi di peccato mortale
quando lede gravemente le virtù
della giustizia e della carità.



«Falsa testimonianza e spergiuro.
Un'affermazione contraria alla
verità, quando è fatta
pubblicamente, riveste una gravità
particolare. Fatta davanti ad un
tribunale, diventa una falsa
testimonianza. Quando la si fa sotto
giuramento, è uno spergiuro»[33].

Il diritto all'onore e alla buona
reputazione propria e altrui è un
bene più prezioso della ricchezza e di
grande importanza per la vita
personale, familiare e sociale. I
peccati contro la buona reputazione
degli altri sono:

- Giudizio infondato: si verifica
quando senza una motivazione
sufficiente si ammette come vera una
presunta colpa morale dell'altra
persona (ad esempio, giudicando che
qualcuno ha agito con cattive
intenzioni, senza averne la prova).
«Non giudicate e non sarete giudicati;



non condannate e non sarete
condannati»[34];

-Diffamazione: è qualsiasi attacco
ingiusto alla reputazione di un'altra
persona. Può essere di due tipi: la
detrazione o maldicenza ("parlare
male"), che consiste nel rivelare
peccati o difetti realmente esistenti
nel prossimo, senza un motivo
proporzionalmente serio (si chiama 
maldicenza quando viene fatta alle
spalle dell'accusato); e la calunnia,
che consiste nell'attribuire al
prossimo peccati o difetti falsi. La
calunnia comporta una doppia
malizia: contro la veridicità e contro
la giustizia (è tanto più grave quanto
maggiore è la calunnia e quanto più
si diffonde).

È consigliabile evitare la loquacità,
cioè la leggerezza nel parlare[35],
perché essa porta facilmente alla
menzogna (valutazioni inesatte o
ingiuste, esagerazioni, a volte



calunnie). Questi reati contro la
verità o la buona reputazione sono
frequenti al giorno d’oggi nei media.
Per questo motivo è necessario
esercitare un sano spirito critico
anche quando si ricevono notizie da
giornali, riviste, TV, ecc. e dai social
network. Un atteggiamento ingenuo
o credulone porta alla formazione di
giudizi errati o alla diffusione
indiscriminata di contenuti non
verificati.

Ogni volta che si diffama qualcuno
(che si tratti di diffamazione o di
calunnia) vi è l'obbligo di utilizzare
tutti i mezzi possibili per restituire
ad altri il buon nome che è stato
ingiustamente danneggiato.

Si deve evitare di cooperare in questi
peccati. Coopera, in diverso grado,
chi ascolta con piacere il
calunniatore e ci si compiace di
quello che dice; il superiore che non
impedisce le maldicenze sul suo



sottoposto; chi, pur disprezzando il
peccato di detrazione, non corregge o
si oppone al calunniatore o al
diffamatore per paura, negligenza o
vergogna; e chi diffonde con
leggerezza insinuazioni altrui che
ledono la reputazione di un terzo[36].

6. Il rispetto dell’intimità

«Il bene e la sicurezza altrui, il
rispetto della vita privata, il bene
comune sono motivi sufficienti per
tacere ciò che è opportuno non sia
conosciuto, oppure per usare un
linguaggio discreto. Il dovere di
evitare lo scandalo spesso esige una
discrezione rigorosa. Nessuno è
tenuto a palesare la verità a chi non
ha il diritto di conoscerla»[37].

«Il segreto del sacramento della
Riconciliazione è sacro, e non può
essere violato per nessun motivo. “Il



sigillo sacramentale è inviolabile;
pertanto non è assolutamente lecito
al confessore tradire anche solo in
parte il penitente con parole o in
qualunque altro modo e per qualsiasi
causa”»[38].

Si devono mantenere i segreti
professionali e, in generale, tutti i
segreti naturali. Rivelare tali segreti è
una mancanza di rispetto
dell’intimità degli individui e può
costituire un peccato contro la
giustizia.

I social media hanno un'influenza
decisiva sull'opinione pubblica. Con
l’introduzione di Internet, la
diffusione dei social network e della
messaggistica istantanea, tutti
diventano responsabili dei contenuti
che creano e/o diffondono. Sono un
campo di apostolato molto
importante per la difesa della verità
e la cristianizzazione della società.

Pau Agulles-Pablo Requena



Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 2401-2499.

- Francesco, Evangelii gaudium, nn.
186-216.

Letture raccomandate

- San Josemaría, Omelia Vivere al
cospetto di Dio e al cospetto degli
uomini, in Amici di Dio, nn. 154-174.

- San Josemaría, Omelia Il rispetto
cristiano per la persona e per la sua
libertà, in È Gesù che passa, nn.
67-72.



[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2401.

[2] Ivi, n. 2402.

[3] Cfr. Gaudium et spes, n. 69.

[4] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2407.

[5] Cfr. 2 Cor 8,9.

[6] Mt 19,23.

[7] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2411.

[8] Giovanni Paolo II, Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, n. 38.

[9] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 1948.

[10] “Coloro che, direttamente o
indirettamente si sono appropriati di
un bene altrui, sono tenuti a
restituirlo, o, se la cosa non c'è più, a
rendere l'equivalente in natura o in



denaro, come anche a corrispondere
i frutti e i profitti che sarebbero stati
legittimamente ricavati dal
proprietario. Allo stesso modo hanno
l'obbligo della restituzione, in
proporzione alla loro responsabilità
o al vantaggio avutone, tutti coloro
che in qualche modo hanno preso
parte al furto, oppure ne hanno
approfittato con cognizione di causa;
per esempio, coloro che l'avessero
ordinato, o appoggiato, o avessero
ricettato la refurtiva” (Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 2412).

[11] Cfr. Giovanni Paolo II, Sollicitudo
rei socialis, n. 41.

[12] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2442.

[13] Cfr. Francesco, Laudato sì, n. 63.

[14] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2427.

[15] Cfr. Francesco, Laudato sì, n. 98.



[16] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 47.

[17] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1928.

[18] N. 197.

[19] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2439

[20] Ivi, n. 2464.

[21] Cfr. ivi, n. 2468.

[22] Cfr. san Josemaría, Cammino, nn.
33 e 34; Solco, n. 148: «sincerità
selvaggia» nell’esame di conoscenza.

[23] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2469.

[24] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 64.

[25] Cfr. Gv 14,6.

[26] Ef 4,15.



[27] Cfr. Mt 18,15.

[28] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2472.

[29] Ivi, n. 2473

[30] Cfr. n. 100.

[31] Sant'Agostino, De mendacio, n. 4.

[32] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2482.

[33] Ivi, n. 2476.

[34] Lc 6, 37. Cfr. Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 2477.

[35] Cfr. Mt 12,36.

[36] La mormorazione in particolare
è un nemico dannoso dell'unità
nell'apostolato: "È una sporcizia che
contamina e ostacola l'apostolato. -È
contro la carità, toglie forza, toglie
pace e fa perdere l'unione con



Dio" (San Josemaría, Cammino, n.
445. Cfr. Ivi, n. 453).

[37] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2489.

[38] Ivi, n. 2490.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-33-il-
settimo-e-lottavo-comandamento/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-33-il-settimo-e-lottavo-comandamento/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-33-il-settimo-e-lottavo-comandamento/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-33-il-settimo-e-lottavo-comandamento/

	Tema 33. Il settimo e l’ottavo comandamento

