
opusdei.org

Tema 31. Il quinto
comandamento: Non
uccidere

Nessuno può, in nessun caso,
attribuirsi il diritto di uccidere
direttamente un essere umano
innocente. Il quinto
comandamento condanna
anche le percosse, i ferimenti e
qualsiasi ingiusta lesione fisica
contro se stessi o il prossimo,
che lo si faccia in prima
persona o servendosi di altri,
così come l’offesa con parole
ingiuriose e l’essere maldisposti
verso qualcuno. In relazione
all'aborto e all'eutanasia, il
rispetto della vita deve essere



riconosciuto come il limite che
nessuno può oltrepassare.

10/07/2024

1. Il quinto comandamente implica
che la vita umana è sacra

«La vita umana è sacra perché, fin
dal suo inizio, comporta l'azione
creatrice di Dio e rimane per sempre
in una relazione speciale con il
Creatore, suo unico fine […]; nessuno,
in nessuna circostanza, può
rivendicare a sé il diritto di
distruggere direttamente un essere
umano innocente»[1].

L'uomo è creato a immagine e
somiglianza di Dio[2]. È unico: l'unica
creatura al mondo che Dio ama per
sé stessa[3]. È destinato a conoscere e
amare Dio in eterno. Da questa verità
deriva il fondamento ultimo della



sacralità e della dignità umana e, dal
punto di vista morale, del
comandamento "non uccidere".
L'enciclica Evangelium vitae (1995),
una stupenda meditazione sul valore
della vita dell’uomo e sulla sua
chiamata alla vita eterna di
comunione con Dio, spiega che «dalla
sacralità della vita deriva il suo 
carattere inviolabile»[4]. Dopo il
diluvio, nell'alleanza con Noè, si fa
vedere con chiarezza che l'immagine
di Dio è la base per la condanna
dell'omicidio[5].

Mettere la vita nelle mani dell'uomo
vuol dire che egli può disporne nella
misura in cui collabora con Dio. Ciò
richiede un atteggiamento di amore e
di servizio e non di dominio
arbitrario: è una signoria
ministeriale, non assoluta, che
riflette la signoria unica di Dio[6].

Il libro della Genesi fa vedere che
l'abuso della vita umana è



conseguenza del peccato originale.
Yahweh è sempre il protettore della
vita: anche di quella di Caino, dopo
che questi aveva ucciso suo fratello
Abele. Nessuno può farsi giustizia da
solo né può arrogarsi il diritto di
disporre della vita del suo prossimo
(cfr. Gen 4,13-15).

Sebbene questo comandamento si
riferisca specificamente agli esseri
umani, esso ci ricorda la necessità di
prenderci cura delle altre creature
viventi e della nostra casa comune.
Nell'enciclica Laudato Si' (2015)
leggiamo: «Quando il cuore è
autenticamente aperto a una
comunione universale, niente e
nessuno è escluso da questa
fraternità. È anche vero, quindi, che
l'indifferenza o la crudeltà verso le
altre creature di questo mondo
finiscono sempre per trasferirsi in
qualche modo al nostro trattamento
degli altri esseri umani. Il cuore è
uno solo, e la stessa infelicità che



porta a maltrattare un animale si
manifesta presto nel rapporto con le
altre persone. Ogni crudeltà verso
qualsiasi creatura "è contraria alla
dignità umana»[7].

Questo comandamento, come gli
altri, acquista il suo pieno significato
in Gesù Cristo e in particolare nel
Discorso della Montagna: «Avete
udito che fu detto a quelli di un
tempo: "Non ucciderai", e chiunque
uccida sarà passibile di giudizio. Ma
io vi dico: chi si adira con il proprio
fratello sarà passibile di giudizio, chi
insulta il proprio fratello sarà
passibile di giudizio davanti al
Sinedrio e chi lo maledice sarà
passibile del fuoco dell'inferno. Se
dunque, mentre porti il tuo dono
all'altare, ti ricordi che tuo fratello ha
qualcosa contro di te, lascia lì il tuo
dono davanti all'altare, va' prima a
riconciliarti con tuo fratello e poi
torna a presentare il tuo dono" (Mt
5,21-24). Il comandamento di



salvaguardare la vita dell'uomo "ha il
suo aspetto più profondo
nell'esigenza di venerazione e amore
per la persona e la sua vita»[8].

2. Il quinto comandamento e il
dovere morale di conservare la
vita

La vita umana è un dono molto
prezioso di Dio che va protetto e
conservato. Il Catechismo della
Chiesa Cattolica spiega che dobbiamo
prenderci cura della salute in modo
ragionevole, tenendo sempre conto
delle esigenze degli altri e del bene
comune[9]. Allo stesso tempo, ci
ricorda che non si tratta di un valore
assoluto: la morale cristiana si
oppone a una concezione neopagana
che promuove il culto del corpo e che
può portare alla perversione delle
relazioni umane[10].



"La virtù della temperanza porta ad 
evitare ogni tipo di eccesso, l'abuso di
cibo, alcol, tabacco e farmaci. Sono
gravemente colpevoli coloro che, in
stato di ubriachezza o per una
smodata passione per la velocità,
mettono in pericolo l'incolumità
altrui e la propria sulle strade, in
mare o in aria"[11]. Per questo motivo,
anche l'uso di droghe è un reato
grave, perché causa gravi danni alla
salute[12].

La lettera Samaritanus bonus (2020)
dice che lo sviluppo della medicina ci
aiuta in questo dovere di preservare
e curare la vita e la salute. Allo stesso
tempo ci ricorda la necessità di
utilizzare tutte le possibilità
diagnostiche e terapeutiche con un
saggio discernimento morale,
evitando tutto ciò che potrebbe
essere sproporzionato o addirittura
disumanizzante.



È in questo contesto che si inserisce
la riflessione sul trapianto di organi.
La Chiesa insegna che la donazione
di organi per il trapianto è legittima e
può essere un atto di carità se è
un'azione pienamente libera e
gratuita[13] che rispetta l'ordine della
giustizia e della carità. «Una persona
può donare solo qualcosa di cui può
privarsi senza grave pericolo o
danno per la propria vita o identità
personale, e per un motivo giusto e
proporzionato. È ovvio che gli organi
vitali possono essere donati solo
dopo la morte»[14].

Il quinto comandamento ordina di 
non uccidere. Condanna anche le
percosse, i ferimenti e qualsiasi
ingiusta lesione fisica contro se stessi
o il prossimo, che lo si faccia in
prima persona o servendosi di altri,
così come l’offesa con parole
ingiuriose e l’essere maldisposti
verso qualcuno. In questo
comandamento si proibisce anche di



uccidersi (suicidio). L'enciclica 
Evangelium vitae nella sua terza
parte tratta degli attentati alla vita, in
continuità con la tradizione morale
precedente. Questa sezione
condanna solennemente l'omicidio
volontario, l'aborto e l'eutanasia.

«Il quinto comandamento proibisce
come gravemente peccaminoso
l'omicidio diretto e volontario.
L'omicida e coloro che
volontariamente cooperano
all'uccisione commettono un peccato
che grida vendetta al cielo (Cfr. Gen
4, 19)»[15]. La Evangelium vitae ha
formulato in modo definitivo e
infallibile la seguente norma
negativa: «con l'autorità conferita da
Cristo a Pietro e ai suoi successori, in
comunione con i Vescovi della Chiesa
cattolica, confermo che
l'eliminazione diretta e volontaria di
un essere umano innocente è sempre
gravemente immorale. Questa
dottrina, fondata su quella legge non



scritta che ogni uomo, alla luce della
ragione, trova nel proprio cuore (cfr. 
Rm 2,14-15), è corroborata dalla
Sacra Scrittura, tramandata dalla
Tradizione della Chiesa e insegnata
dal Magistero ordinario e
universale»[16].

Questa condanna non esclude la
possibilità di una legittima
autodifesa che a volte appare come
un vero e proprio paradosso. Come
insegna anche la Evangelium vitae
«l'autodifesa può essere non solo un
diritto, ma un grave dovere, per
coloro che sono responsabili della
vita di un altro, per il bene comune
della famiglia o della società.
Purtroppo, a volte accade che la
necessità di impedire all'aggressore
di causare danni porti alla sua
eliminazione»[17].



3. Il quinto comandamento e
l’aborto

«La vita umana deve essere
rispettata e protetta in modo assoluto
fin dal momento del
concepimento»[18]. Per questo
«l'aborto diretto, cioè, voluto come
fine o come mezzo, è sempre un grave
disordine morale nella misura in cui
elimina deliberatamente un essere
umano innocente»[19]. «Nessuna
circostanza, nessuno scopo, nessuna
legge del mondo potrà mai rendere
lecito un atto che è intrinsecamente
illecito, perché contrario alla Legge
di Dio, scritta nel cuore di ogni uomo,
riconoscibile dalla stessa ragione e
proclamata dalla Chiesa»[20].

Nel contesto sociale di molti Paesi
l'aborto è considerato un diritto e un
mezzo indispensabile per migliorare
la salute riproduttiva delle donne.
Questa convinzione diffusa rende
difficile la comprensione degli



insegnamenti della Chiesa ed è uno
dei motivi per cui molte persone
ricorrono a questi interventi con
un'ignoranza spesso invincibile. Si
aggiunga poi che, di fronte a una
gravidanza indesiderata, la pressione
sociale e familiare può essere così
forte che la responsabilità personale
della donna che chiede l'aborto di
fatto viene spesso ridotta.

Sono quindi da lodare tutte le
iniziative che aiutano le madri a
portare avanti la gravidanza,
soprattutto quando incontrano
particolari difficoltà. Lo Stato ha un
ruolo chiave da svolgere in questo
àmbito, poiché si tratta di difendere
una popolazione particolarmente
vulnerabile. È inoltre molto lodevole
il lavoro svolto per fornire
informazioni adeguate sulla realtà
dell'aborto e sulle sue conseguenze
psicologiche ed esistenziali negative
(a volte gravi) nella vita di chi sceglie
questa opzione.



4. Il suicidio e l’eutanasia nel
quinto comandamento

Alcuni pensano erroneamente che il
divieto di non uccidere si riferisca
solo agli altri ma che il cristianesimo
non sarebbe contrario al suicidio,
almeno in alcune circostanze,
affermando che non esiste una
condanna esplicita nelle Sacre
Scritture. Tuttavia, come ci ricorda la
Evangelium vitae[21], «il suicidio è
sempre moralmente inaccettabile
quanto l'omicidio. La tradizione della
Chiesa l'ha sempre respinto come
scelta gravemente cattiva. Il
Catechismo lo spiega sottolineando
che “è gravemente contrario al giusto
amore di sé. Al tempo stesso è
un'offesa all'amore del prossimo,
perché spezza ingiustamente i legami
di solidarietà con la società familiare,
nazionale e umana, nei confronti
delle quali abbiamo degli obblighi. Il



suicidio è contrario all'amore del Dio
vivente»[22]. Diverso è dare la propria
vita per salvare quella di un altro,
che è un atto di carità eroica.

È vero che alcuni condizionamenti
psicologici, culturali e sociali possono
attenuare o addirittura annullare la
responsabilità soggettiva dell'atto
suicida e la Chiesa raccomanda a Dio
le anime di coloro che hanno
commesso questo atto estremo.
Tuttavia questo non significa che la
scelta di causare intenzionalmente la
propria morte sia giustificata.

Negli ultimi decenni, al suicidio si è
aggiunta l'eutanasia, in cui una terza
persona esegue l'azione letale su
richiesta dell'interessato. Per
eutanasia in senso proprio si intende
un'azione o un'omissione che per sua
natura e intenzione provoca la morte
per eliminare il dolore. La Chiesa ha
sempre insegnato che si tratta di una
questione di «grave violazione della



Legge di Dio, in quanto uccisione
deliberata moralmente inaccettabile
di una persona umana […]. Una tale
pratica comporta, a seconda delle
circostanze, la malizia propria del
suicidio o dell'omicidio»[23]. Questa è
una delle conseguenze gravemente
contrarie alla dignità della persona
umana a cui possono portare
l'edonismo e la perdita del senso
cristiano del dolore.

È importante distinguere l'eutanasia
da altre azioni compiute nell'àmbito
di un'adeguata assistenza di fine vita,
come l'interruzione di alcuni
trattamenti, che a un certo punto
vengono considerate straordinarie o
sproporzionate rispetto agli obiettivi
prefissati. Si distingue anche dalla
cosiddetta "sedazione palliativa", che
è uno strumento terapeutico per
alcune situazioni terminali in cui i
trattamenti ordinari non sono
sufficienti a risparmiare al paziente
gravi sofferenze. A volte non è facile



comprendere quali sono le scelte più
appropriate. Per questo motivo la
lettera Samaritanus bonus offre
alcuni criteri che possono aiutare a
prendere buone decisioni.

In relazione all'aborto e all'eutanasia
è necessario ricordare che il rispetto
della vita deve essere riconosciuto
come il limite che nessuna attività
individuale o statale può superare.
L’inalienabile diritto alla vita di ogni
persona umana innocente è un
elemento costitutivo della società
civile e della sua legislazione e come
tale deve essere riconosciuto e
rispettato sia dalla società che
dall'autorità politica[24].

Pertanto, le leggi che consentono
l'aborto «non solo non creano nessun
obbligo per la coscienza, ma
sollevano piuttosto un grave e preciso
obbligo di opporsi ad esse mediante
obiezione di coscienza»[25].



5. La pena di morte e il quinto
comandamento

Per secoli, la pena di morte è stata
giustificata come uno strumento
efficace per garantire la difesa del
bene comune e persino come mezzo
per ripristinare la giustizia in caso di
gravi crimini. Il Magistero della
Chiesa si è progressivamente evoluto,
tenendo conto delle sempre migliori
possibilità di tutelare il bene comune
dei cittadini con sistemi adeguati di
detenzione, fino all'attuale
formulazione del Catechismo della
Chiesa Cattolica[26] che considera
inammissibile la pena di morte in
quanto attentato all'inviolabilità e
alla dignità della persona e afferma
che la Chiesa si impegna per la sua
totale abolizione in tutto il mondo.

Il rapimento e la presa di ostaggi
sono moralmente sbagliati: vuol dire



trattare le persone solo come mezzi
per altri fini, privandole
ingiustamente della loro libertà.
Anche il terrorismo e la tortura sono
gravemente contrari alla giustizia e
alla carità.

«Al di fuori di prescrizioni mediche
di carattere strettamente terapeutico,
le amputazioni, mutilazioni o
sterilizzazioni direttamente
volontarie praticate a persone
innocenti sono contrarie alla legge
morale»[27].

Il Catechismo, trattando del quinto
comandamento, dopo aver
menzionato le offese al corpo, fa
riferimento alle "offese all'anima" e
parla di scandalo. Gesù l'aveva già
condannato predicando ai suoi
discepoli: «Chi invece scandalizza
anche uno solo di questi piccoli che
credono in me, sarebbe meglio per
lui che gli fosse appesa al collo una
macina girata da asino, e fosse



gettato negli abissi del mare»[28]. Si
tratta di un «atteggiamento o il
comportamento che induce altri a
compiere il male»[29].

È un reato grave perché un’azione o
un’omissione scandalosa possono
spingere altri a commettere un
peccato. Lo scandalo può essere
causato da commenti ingiusti, dalla
promozione di spettacoli, libri e
riviste immorali, dal seguire mode
contrarie al pudore, eccetera[30].

L'enciclica Fratelli tutti (2020) ci
invita a considerare «una fraternità
aperta, che ci permetta di
riconoscere, valorizzare e amare
ogni persona al di là della prossimità
fisica, al di là del luogo dell'universo
in cui è nata o in cui vive»[31]. Questa
fraternità è in grado di fondare una
vera pace sociale e internazionale.

«Beati i puri di cuore, perché
vedranno Dio»[32]. È caratteristico
dello spirito di figliolanza divina



essere seminatori di pace e di gioia[33].
La pace non si può ottenere sulla
terra senza la tutela dei beni delle
persone, la libera comunicazione tra
gli esseri umani, il rispetto della
dignità delle persone e dei popoli,
l'assidua pratica della fratellanza. […]
È «frutto della giustizia» (Is 32,17) ed
effetto della carità[34].

La storia dell'umanità ha conosciuto
e continua ad assistere a tante guerre
che promuovono la distruzione e
l'odio. Anche se a volte vengono
presentate come eventi inevitabili, si
tratta di «false risposte, che non
risolvono i problemi che pretendono
di superare e che in definitiva non
fanno che aggiungere nuovi fattori di
distruzione nel tessuto della società
nazionale e mondiale»[35].

«A causa dei mali e delle ingiustizie
che ogni guerra provoca, la Chiesa
con insistenza esorta tutti a pregare e
ad operare perché la bontà divina ci



liberi dall'antica schiavitù della
guerra»[36].

Il Catechismo spiega che esiste una
"legittima autodifesa con la forza
militare". Però «tale decisione, per la
sua gravità, è sottomessa a rigorose
condizioni di legittimità morale»[37]. E
segnala: «che il danno causato
dall'aggressore alla nazione o alla
comunità delle nazioni sia durevole,
grave e certo; che tutti gli altri mezzi
per porvi fine si siano rivelati
impraticabili o inefficaci; che ci siano
fondate condizioni di successo; che il
ricorso alle armi non provochi mali e
disordini più gravi del male da
eliminare. Nella valutazione di
questa condizione ha un grandissimo
peso la potenza dei moderni mezzi di
distruzione»[38].

La corsa agli armamenti, «lungi
dall'eliminare le cause di guerra,
rischia di aggravarle. L'impiego di
ricchezze enormi nella preparazione



di armi sempre nuove impedisce di
soccorrere le popolazioni indigenti;
ostacola lo sviluppo dei popoli»[39].

La corsa agli armamenti «è un
gravissimo flagello dell'umanità e
danneggia i poveri in modo
intollerabile»[40]. «Le autorità
pubbliche hanno pertanto il diritto e
il dovere di regolamentarli»[41].

Pablo Requena / Pau Agulles

Bibliografia di base

- Catechismo della Chiesa Cattolica,
nn. 2258-2330.

- Giovanni Paolo II, Evangelium vitae,
25-III-95, cap. III.



[1] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2258.

[2] Cfr. Gen 1, 26-27.

[3] Cfr. Concilio Vaticano II, Gaudium
et spes, n. 24.

[4] N. 40.

[5] Cfr. Gen 9,6.

[6] Giovanni Paolo II, Evangelium
vitae, 25-III-95, n. 52.

[7] N. 92.

[8] Giovanni Paolo II, Evangelium
vitae, 25-III-95, n. 41.

[9] N. 2288.

[10] N. 2289.

[11] N. 2290.

[12] N. 2291.



[13] Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso,
22-6-1991, n. 3; Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 2301.

[14] Ivi, n. 4.

[15] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2268. Anche “proibisce
qualsiasi azione fatta con
l'intenzione di provocare 
indirettamente la morte di una
persona. La legge morale vieta tanto
di esporre qualcuno ad un rischio
mortale senza grave motivo, quanto
di rifiutare l'assistenza ad una
persona in pericolo. (Ivi, n. 2269)

[16] Giovanni Paolo II, Evangelium
vitae, n. 57.

[17] Ivi, n. 55.

[18] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2270.

[19] Giovanni Paolo II, Evangelium
vitae, n. 62.



[20] Ibidem. Tale è la gravità del
crimine dell'aborto che la Chiesa lo
sanziona con la pena canonica della
scomunica latae sententiae (cfr. 
Catechismo della Chiesa Cattolica, n.
2272).

[21] N. 66.

[22] N. 2281. Senza dubbio, “Non si
deve disperare della salvezza eterna
delle persone che si sono date la
morte. Dio, attraverso le vie che egli
solo conosce, può loro preparare
l'occasione di un salutare
pentimento. La Chiesa prega per le
persone che hanno attentato alla loro
vita.” (Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2283)

[23] Giovanni Paolo II, Evangelium
vitae, 65.

[24] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2273. "Questi diritti
dell'uomo non sono subordinati né
agli individui né ai genitori, né sono



una concessione della società o dello
Stato: appartengono alla natura
umana e sono inerenti alla persona
in virtù dell'atto creativo che l'ha
generata [...]. Quando una legge
positiva priva una categoria di esseri
umani della protezione dovuta loro
dalla legge civile, lo Stato nega
l'uguaglianza di tutti davanti alla
legge. Quando lo Stato non mette il
suo potere al servizio dei diritti di
ogni cittadino, e in particolare di
quelli più deboli, vengono violati i
fondamenti stessi dello Stato di
diritto" (Congregazione per la
Dottrina della Fede, Donum vitae, 22-
II-87, n. 3).

Quanti delitti si commettono in nome
della giustizia! —Se tu vendessi armi
da fuoco e qualcuno ti offrisse il
prezzo di una per uccidere tua
madre, gliela venderesti?... Ebbene,
non ti dava forse il giusto prezzo?...



—Docente, giornalista, politico,
diplomatico: meditate. (San
Josemaría, Cammino, n. 400).

[25] Giovanni Paolo II, Evangelium
vitae, n. 73.

[26] N. 2267.

[27] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2297.

[28] Mt 18,6.

[29] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2284.

[30] “Si rendono colpevoli di
scandalo coloro che promuovono
leggi o strutture sociali che portano
alla degradazione dei costumi e alla
corruzione della vita religiosa, o a «
condizioni sociali che, volutamente o
no, rendono ardua o praticamente
impossibile una condotta di vita
cristiana, conformata ai precetti del
Sommo Legislatore” (Pio XII, 



Discorso, 1-VI-1941)» (Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 2286).

[31] N. 1.

[32] Mt 5,8.

[33] Cfr. san Josemaría, È Gesù che
passa, n. 124.

[34] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2304.

[35] Francesco, Fratelli tutti, n. 255.

[36] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2307. Cfr. Concilio
Vaticano II, Gaudium et spes, nn. 81,4.

[37] Ivi, n. 2309.

[38] “Questi sono gli elementi
tradizionali elencati nella dottrina
detta della «guerra giusta».

La valutazione di tali condizioni di
legittimità morale spetta al giudizio
prudente di coloro che hanno la



responsabilità del bene
comune” (Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2309). “Si è moralmente
in obbligo di far resistenza agli
ordini che comandano un
«genocidio»” (Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 2313).

[39] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2315.

[40] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 81.

[41] Francesco, Fratelli tutti, nn.
256-262. Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2316.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-31-il-
quinto-comandamento-non-uccidere/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-31-il-quinto-comandamento-non-uccidere/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-31-il-quinto-comandamento-non-uccidere/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-31-il-quinto-comandamento-non-uccidere/

	Tema 31. Il quinto comandamento: Non uccidere

