opusdei.org

TEMA 29. La persona
e la societa

Per la persona umana la vita
sociale non é una qualcosa di
secondario, ma e richiesta dalla
sua natura: la persona cresce e
adempie la propria vocazione
solo in unione con gli altri.

10/05/2018

1. La socialita umana

Dio non ha creato ’'uomo come
«essere solitario» ma ha voluto che
fosse un «essere sociale» (cfr. Gn 1,
27; 2,18.20.23). Per la persona



umana la vita sociale non é qualcosa
di secondario, ma & dovuta a una
importante dimensione della sua
natura: la socialita. L’essere umano
puo crescere e adempiere la propria
vocazione solo in unione con gli altri

[1].

La socialita naturale diventa piu
evidente alla luce della fede, in
quanto manifesta una certa
somiglianza fra la vita intima della
Santissima Trinita e la comunione
(comune unione, partecipazione) che
si deve instaurare tra gli uomini; tutti
siamo stati ugualmente redenti da
Cristo e siamo chiamati ad un unico e
medesimo fine [2] . La Rivelazione ci
fa vedere che la vita di relazione
dell’'uomo deve essere aperta a tutti,
nessuno escluso; essa si deve
caratterizzare per una completa
gratuita, perché nel prossimo, piu
che un proprio simile, si vede
I'immagine viva di Dio, e percio e



necessario essere disposti a darsi
fino alle estreme conseguenze [3].

[’uomo, pertanto, «é chiamato ad
esistere “per” gli altri, a diventare un
dono» [4] , anche se non si limitera a
questo; e chiamato ad esistere non
solo “con” gli altri o “insieme” agli
altri, ma “per” gli altri, e questo
significa servire, amare. La liberta
umana «si degrada quando egli
stesso, cedendo alle troppe facilita
della vita, si chiude in una specie di
aurea solitudine» [5].

La dimensione naturale e la
dimensione soprannaturale della
socialita non significano, tuttavia,
che le relazioni sociali si possano
limitare a pura spontaneita: molte
qualita naturali dell’essere umano
(per esempio, il linguaggio)
richiedono formazione e pratica per
una loro corretta realizzazione. Lo
stesso accade con la socialita: &



necessario un impegno personale e
collettivo per perfezionarla [6].

La socialita non si limita agli aspetti
politici e di scambi materiali; sono
ancora piu importanti le relazioni
basate sugli aspetti piu propriamente
umani: anche per cio che riguarda
I’ambito sociale si deve mettere in
primo piano gli elementi spirituali
[7] . Ecco perché la reale possibilita
di edificare una societa degna della
persona consiste nella crescita
interiore. La storia dell’'umanita non
€ mossa da un determinismo
impersonale, ma dalla interazione
tra le generazioni di uomini, i cui atti
liberi costruiscono l'ordine sociale
[8] . Tutto cio mette in evidenza la
necessita di dare rilievo particolare
ai valori spirituali e alle relazioni
disinteressate, che nascono dalla
disposizione all’lautodonazione, ecc.
E questo tanto come regola di
condotta personale quanto come
schema organizzativo della societa.



La socialita deve fare i conti con
un’altra caratteristica degli uomini:
la loro radicale eguaglianza e la
diversita delle caratteristiche
personali. Tutti gli uomini
posseggono la stessa natura e la
stessa origine, tutti sono stati redenti
da Cristo e sono chiamati a
partecipare alla medesima
beatitudine divina: «Tutti, quindi,
godono di una eguale dignita» (
Catechismo , 1934). Accanto a questa
eguaglianza esistono anche alcune
disuguaglianze che, se non sono
cattive, devono essere accettate e
valorizzate: «Tali differenze
rientrano nel piano di Dio, il quale
vuole che ciascuno riceva dagli altri
cio di cuil ha bisogno, e che coloro che
hanno “talenti” particolari ne
comunichino i benefici a coloro che
ne hanno bisogno» ( Catechismo ,
1937).

2. La societa



La socialita umana si concreta
attraverso la creazione di forme
associative con lo scopo di
raggiungere diverse finalita: «Una
societa € un insieme di persone
legate in modo organico da un
principio di unita che supera ognuna
di loro» ( Catechismo , 1880).

I loro obiettivi sono molteplici, come
molteplici sono i motivi i di legame
tra gli uomini: affinita, razza, lingua,
patria, cultura, ecc. Esiste percio
un’ampia gamma di istituzioni e
associazioni, che possono essere
costituite da poche persone, come la
famiglia, 0 da un numero sempre
maggiore man mano che si passa
dalle associazioni alla citta, allo Stato
e alla Comunita internazionale.

Certe societa, quali la famiglia e la
comunita civile, derivano
direttamente dalla natura dell’'uomo
e SONo necessarie; esse possono
anche possedere elementi culturali



che perfezionano la natura umana.
Altre nascono dalla libera iniziativa e
rispondono a cio che si potrebbe
chiamare “inculturazione” delle
inclinazioni naturali delle persone e
che, come tali, devono essere
incoraggiate (cfr. Catechismo , 1882;
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 151).

Lo stretto legame che esiste tra la
persona e la vita sociale spiega
I’enorme influenza della societa nello
sviluppo positivo o al
danneggiamento dell’'uomo, come
conseguenza di una organizzazione
sociale difettosa. Il comportamento
delle persone dipende, in qualche
modo, dalla societa che e prodotta
della loro stessa cultura. Non si puo
mai ridurre I’essere umano a un
elemento anonimo della societa [9],
pertanto € bene ricordare che il
pieno sviluppo della persona e il
progresso sociale si influenzano
reciprocamente [10] : tra la



dimensione personale e la
dimensione sociale dell’'uomo non c’e
contrapposizione ma
complementarieta; o meglio, sono
due dimensioni in intima
connessione che si influenzano a
vicenda.

A motivo di cio, a causa dei peccati
degli uomini, si arrivano a generare
nella societa alcune strutture
ingiuste o strutture di peccato [11] .
Queste strutture si oppongono al
retto ordine della societa, rendono
piu difficile la pratica delle virtu e
facilitano i peccati personali, ad
esempio contro la giustizia, la carita,
la castita, ecc. Possono essere
consuetudini immorali generalizzate
(come la corruzione nella politica e
nell’economica), leggi ingiuste (come
quelle che permettono I’aborto), ecc.
[12] . Le strutture di peccato debbono
essere eliminate e sostituite da
strutture giuste.



Un mezzo di capitale importanza per
smontare le strutture ingiuste e
cristianizzare le relazioni
professionali e I'intera societa e
I'impegno di vivere con coerenza le
norme di morale professionale; del
resto, tale impegno é condizione
necessaria per santificarsi nel lavoro
professionale.

3. L’autorita [13]

«0Ogni comunita umana ha bisogno di
una autorita che la regga. Tale
autorita trova il proprio fondamento
nella natura umana. E necessaria
all’'unita della comunita civica. Suo
compito é quello di assicurare, per
quanto possibile, il bene comune
della societa» ( Catechismo , 1898).

Dato che la socialita é propria della
natura umana, si deve concludere
che ogni autorita legittima emana da
Dio, in quanto Autore della natura
(cfr. Rm 13, 1; Catechismo , 1899);
pero «la determinazione dei regimi



politici e la designazione dei
governanti sono lasciate alla libera
decisione dei cittadini» [14].

La legittimita morale dell’autorita
non procede da se stessa: essa ¢ al
servizio di Dio (cfr. Rm 13, 4) in
ordine al bene comune [15] . Quelli
che sono costituiti come autorita
devono esercitarla come servizio,
praticare la giustizia distributiva,
evitare il favoritismo e ogni interesse
personale, non comportarsi in
maniera dispotica (cfr. Catechismo ,
1902, 2235 e 2236).

«Se la pubblica autorita puo talvolta
rinunciare a reprimere quanto
provocherebbe, se proibito, un
danno piu grave (cfr. San Tommaso
d’Aquino, Summa Theologiae, I-11, q.
96, a.2), essa pero non puo mai
accettare di legittimare, come diritto
dei singoli — anche se questi fossero
la maggioranza dei componenti la
societa -, ’offesa inferta ad altre



persone attraverso il
misconoscimento di un loro diritto
cosi fondamentale come quello della
vita» [16].

Per cio che riguarda i sistemi politici,
«la Chiesa apprezza il sistema della
democrazia, in quanto assicura la
partecipazione dei cittadini alle
scelte politiche e garantisce ai
governati la possibilita sia di
eleggere che di controllare i propri
governanti» [17] . L’ordinamento
democratico dello Stato fa parte del
bene comune; «ma il valore della
democrazia sta o cade con i valori
che essa incarna e promuove:
fondamentali e imprescindibili sono
certamente la dignita di ogni persona
umana, il rispetto dei suoi diritti
intangibili e inalienabili» [18] . «Una
democrazia senza valori si converte
facilmente in un totalitarismo» [19].

4. 11 bene comune



Per bene comune si intende
«’'insieme di quelle condizioni della
vita sociale che permettono ai
gruppi, come ai singoli membri, di
raggiungere la propria perfezione
piu pienamente e piu speditamente»
[20] . Il bene comune, dunque, non e
solo di ordine materiale ma anche
spirituale (tra loro interconnessi) e
comporta « tre elementi essenziali » (
Catechismo , 1906):

- rispettare la persona e la sua liberta
[21];

- procurare il benessere sociale e lo
sviluppo umano integrale [22] ;

- promuovere «la pace, cioe la
stabilita e la sicurezza di un ordine
giusto» ( Catechismo , 1909) [23].

Tenendo presente la natura sociale
dell’uomo, il bene di ciascuno e
necessariamente in rapporto con il
bene comune e questo, a sua volta,
non puo essere orientato che al



progresso delle singole persone (cfr.
Catechismo , 1905 e 1912) [24].

L’ambito del bene comune non e
soltanto la citta o la nazione. Esiste
anche «un bene comune universale .
Questo richiede una organizzazione
della comunita delle nazioni» (
Catechismo, 1911).

5. La societa e la dimensione
trascendente della persona

La socialita riguarda tutte le
caratteristiche della persona e,
pertanto, la sua dimensione
trascendente. La profonda verita
sull’'uomo, da cui proviene la sua
dignita, consiste nell’essere
immagine e somiglianza di Dio e
nell’essere chiamato alla comunione
con Lui [25] ; per questo «la
dimensione teologica risulta
necessaria sia per interpretare che
per risolvere gli attuali problemi
della convivenza umana» [26].



Questo spiega il pericolo di
impostazioni sociali che trascurano
la dimensione trascendente.
L’ateismo — nelle sue varie
manifestazioni - e uno dei fenomeni
piu gravi del nostro tempo e le sue
conseguenze per la vita sociale [27]
sono deleterie. Questo e
particolarmente evidente nell’attuale
momento: man mano che si perdono
le radici religiose della comunita, le
relazioni tra le sue componenti
diventano piu tese e violente, perché
si debilita e addirittura si perde la
forza morale per agire bene [28].

Se si vuole che I’ordine sociale abbia
una base stabile e necessario che
abbia un fondamento assoluto che
non sia alla mercé delle opinioni
mutevoli o dei giochi di potere. Solo
Dio e fondamento assoluto [29] .
Pertanto si deve evitare la
separazione e, ancor piu, la
contrapposizione tra la dimensione
religiosa e quella sociale della



persona umana [30] ; € necessario
armonizzare questi due ambiti della
realta dell’'uomo. Esse si richiedono e
si promuovono a vicenda: la ricerca
sincera di Dio (Cfr. Catechismo , 358 e
1721; Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa , 109) e la
sollecitudine per il prossimo e per il
mondo, che risulta rafforzata
piuttosto che indebolita dalla
dimensione teocentrica [31].

Di conseguenza, per favorire lo
sviluppo della societa, e
indispensabile la crescita spirituale:
il rinnovamento sociale si alimenta
della vita spirituale. In effetti,
I'incontro con Dio nell’orazione
introduce nel mondo una forza
misteriosa che cambia i cuori, li
muove alla conversione e per cio da
I’energia necessaria per trasformare
le strutture sociali.

Impegnarsi nel cambiamento della
societa senza un impegno serio nel



cambiamento personale, € un
miraggio che finisce in delusione e
spesso produce un forti danni. Un
“nuovo ordine sociale” concreto,
pertanto sempre migliorabile,
richiede crescita delle competenze
tecniche e scientifiche necessarie
[32], la formazione morale e la vita
spirituale; da questo dipendera il
rinnovamento delle istituzioni e delle
strutture [33] . Non va dimenticato
che I'impegno per edificare un
ordine sociale piu giusto nobilita la
persona che lo promuove.

6. La partecipazione dei cattolici
alla vita pubblica

Partecipare alla promozione del bene
comune, ognuno secondo il posto che
occupa e il ruolo che svolge, & un
dovere «inerente alla dignita della
persona umana» ( Catechismo , 1913).
«Non vi sia alcuno che [...] indulga a
un’etica puramente individualistica»
[34] . Per questo, «i cittadini, per



quanto e possibile, devono prendere
parte attiva alla vita pubblica » (
Catechismo , 1915) [35].

Il diritto e il dovere di partecipare
alla vita sociale deriva dal principio
di sussidiarieta: «Una societa di
ordine superiore non deve
interferire nella vita interna di una
societa di ordine inferiore,
privandola delle sue competenze, ma
deve piuttosto sostenerla in caso di
necessita e aiutarla a coordinare la
sua azione con quella delle altre
componenti sociali, in vista del bene
comune» [36].

Questa partecipazione si realizza
innanzitutto con il compimento
responsabile dei propri doveri
familiari e professionali (cfr.
Catechismo , 1914) e degli obblighi di
giustizia legale (per esempio, il
pagamento delle imposte) [37] . Si
realizza anche mediante la pratica



delle virtu, specialmente della
solidarieta.

Tenendo presente 'interdipendenza
delle persone e dei gruppi umani, la
partecipazione alla vita pubblica
deve farsi con uno spirito di
solidarieta, inteso come impegno a
favore degli altri [38] . La solidarieta
deve essere fine e criterio per
I’organizzazione della societa, non
come semplice desiderio
moralizzante, ma come esplicita e
legittima esigenza dell’essere umano;
in buona misura, la pace del mondo
dipende da essa (cfr. Catechismo,
1939 e 1941) [39] . Anche se la
solidarieta riguarda tutti gli uomini,
un motivo di urgenza fa si che la
solidarieta sia piu necessaria quanto
piu difficili sono le situazioni delle
persone: si tratta dell’amore
preferenziale per chi ha bisogno (cfr.
Catechismo , 1932, 2443-2449;
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 183-184).



In quanto cittadini, i fedeli hanno gli
stessi diritti gli stessi doveri di coloro
che si trovano in identica situazione;
e, in quanto cattolici, hanno una
ulteriore responsabilita (cfr. Tt 3, 1-2;
1 Pt 2, 13-15) [40] . Per questo, «i
fedeli laici non possono affatto
abdicare alla partecipazione alla
“politica”» [41] . Questa
partecipazione « é particolarmente
necessaria quando si tratta di
scoprire, di ideare mezzi per
permeare delle esigenze della
dottrina e della vita cristiana le
realta sociali, politiche ed
economiche» ( Catechismo , 899).

Visto che in non poche occasioni le
leggi civili non sono conformi agli
insegnamenti della Chiesa, i cattolici
debbono fare il possibile,
collaborando con altri cittadini di
buona volonta, per rettificarle
utilizzando i canali legittimi e
vivendo la carita [42] . In ogni caso,
devono adeguare la propria condotta



alla dottrina cattolica, anche nel caso
in cui cio possa arrecare loro qualche
inconveniente, tenendo conto che si
deve obbedire a Dio prima che agli
uomini (cfr. At 5, 29).

In sostanza, i cattolici devono
esercitare i diritti civili e compiere i
loro doveri; questo riguarda in
particolare i laici, che sono chiamati
a santificare il mondo dall’interno,
con iniziativa e responsabilita, senza
aspettarsi che sia la Gerarchia a
risolvere i problemi con le autorita
civili o a proporre loro le soluzioni
da adottare [43].

Enrique Colom

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1877-1917;
1939-1942; 2234-2249.

Compendio della dottrina sociale della
Chiesa , 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.



Letture raccomandate

San Josemaria, Omelia Cristo Re , in E
Gesu che passa , 179-187.

Congregazione per la Dottrina della
Fede, Nota dottrinale su alcune
questioni riguardanti 'impegno e il
comportamento dei cattolici nella vita
politica , 24- XI-2002.

[1] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes , 24-25;
Congregazione per la Dottrina della
Fede, Ist. Libertatis conscientia , 32;
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 110.

[2] «’essere in comunione con Gesu
Cristo ci coinvolge nel suo essere
“per tutti”, ne fa il nostro modo di
essere. Egli ci impegna per gli altri,
ma solo nella comunione con Lui
diventa possibile esserci veramente
per gli altri, per



I'insieme» (Benedetto XVI, Enc. Spe
salvi , 30-XI-2007, 28).

[3] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis , 30-X11-1987,
40.

[4] Giovanni Paolo II, Lettera Ap.
Mulieris dignitatem , 15-VIII-1988, 7.

[5] Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes , 31.

[6] «La socialita umana non sfocia
automaticamente verso la
comunione delle persone, verso il
dono di sé. A causa della superbia e
dell’egoismo, ’'uomo scopre in se
stesso germi di asocialita, di chiusura
individualistica e di sopraffazione
dell’altro» ( Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa , 150).

[7] Cfr. Benedetto XVI, Enc. Spe salvi,
24 a).



[8] «La societa storicamente esistente
scaturisce dall’intrecciarsi delle
liberta di tutte le persone che in essa
interagiscono, contribuendo,
mediante le loro scelte, ad edificarla
o ad impoverirla» ( Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa , 163).

[9] «Principio, soggetto e fine di tutte
le istituzioni sociali & e deve essere la
persona umana» (Concilio Vaticano
I1, Cost. Gaudium et spes , 25). Cfr. Pio
XII, Radiomessaggio di Natale , 24-
XI1-1942: AAS 35 (1943) 12; Giovanni
XXIII, Mater et Magistra : AAS 53
(1961) 453; Catechismo , 1881;
Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 106.

[10] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis , 38;
Catechismo , 1888; Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa , 62, 82 e
134.

[11] Cfr. Giovanni Paolo II, Enc.
Sollicitudo rei socialis , 36.



[12] «La Chiesa, quando parla di
Situazioni di peccato o denuncia
come peccati sociali certe situazioni o
certi comportamenti collettivi [...], sa
e proclama che tali casi di peccato
sociale sono il frutto,
I’accumulazione e la concentrazione
di molti peccati personali . Si tratta
dei personalissimi peccati di chi
genera e favorisce I'iniquita o la
sfrutta; di chi, potendo fare qualcosa
per evitare, o eliminare, o almeno
limitare certi mali sociali, omette di
farlo per pigrizia, per paura e
omerta, per mascherata complicita o
per indifferenza; di chi cerca rifugio
nella presunta impossibilita di
cambiare il mondo; e anche di chi
pretende estraniarsi dalla fatica e dal
sacrificio», (Giovanni Paolo II, Es. Ap.
Reconciliatio et paenitentia , 2-
XII-1984, 16).

[13] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Lumen gentium , 36; Giovanni Paolo
II, Enc. Centesimus annus , 1-V-1991,



38; Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa , 570. Si tratta,
generalmente di un processo, non di
un cambiamento istantaneo, che
spesso comporta che i fedeli
dovranno convivere con queste
strutture e sopportarne le
conseguenze, senza lasciarsi
corrompere e senza cedere
nell’impegno di cambiarle. E bene
meditare le parole del Signore: «Non
chiedo che tu li tolga dal mondo, ma
che li custodisca dal maligno» ( Gv
17, 15).

[14] Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes , 74. Cfr.
Catechismo , 1901.

[15] «’autorita € esercitata
legittimamente soltanto se ricerca il
bene comune del gruppo considerato
e se, per conseguirlo, usa mezzi
moralmente leciti. Se accade che i
governanti emanino leggi ingiuste o
prendano misure contrarie all’ordine



morale, tali disposizioni non sono
obbliganti per le coscienze» (
Catechismo , 1903).

[16] Giovanni Paolo II, Enc.
Evangelium vitae , 25-111-1995, 71.

[17] Giovanni Paolo II, Enc.
Centesimus annus , 46.

[18] Giovanni Paolo II, Enc.
Evangelium vitae , 70. Il Papa si
riferisce in particolare al diritto di
ogni essere umano innocente alla
vita, cui si oppongono le leggi
sull’aborto.

[19] Giovanni Paolo II, Enc.
Centesimus annus , 46.

[20] Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes , 26. Cfr.
Catechismo , 1906.

[21] «In nome del bene comune, i
pubblici poteri sono tenuti a
rispettare i diritti fondamentali ed



inalienabili della persona umana.
[...] In particolare, il bene comune
consiste nelle condizioni d’esercizio
delle liberta naturali che sono
indispensabili al pieno sviluppo della
vocazione umana» ( Catechismo ,
1907).

[22] L’autorita, rispettando il
principio di sussidiarieta e
promuovendo l'iniziativa privata,
deve procurare che ognuno disponga
del necessario per condurre una vita
decorosa: vitto, vestito, salute, lavoro,
educazione e cultura, informazione
conveniente, ecc. (Cfr. Catechismo ,
1908 e 2211).

[23] La pace non é semplice assenza
della guerra. La pace non si puo
ottenere senza la tutela della dignita
delle persone e dei popoli (cfr.
Catechismo , 2304). La pace ¢ la
«tranquillita

dell’ordine» (Sant’Agostino, De
civitate Dei , 19, 13). E frutto della



giustizia (cfr . Is 32, 17). ’autorita
deve garantire, con mezzi leciti, «la
sicurezza della societa e quella dei
suoi membri. Esso [il bene comune]
I’origine del diritto alla legittima
difesa personale e collettiva» (
Catechismo , 1909).

[24] L’ordine sociale e il suo
progresso debbono sempre lasciar
prevalere il bene delle persone [...] e
non il contrario (Concilio Vaticano II,
Cost. Gaudium et spes , 26).

[25] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes, 19.

[26] Giovanni Paolo II, Enc.
Centesimus annus , 55. Cfr. Concilio
Vaticano II, Cost. Gaudium et spes, 11
edl.

[27] Giovanni Paolo II, Enc.
Evangelium vitae , 21-24. Giovanni
Paolo II, dopo aver parlato
dell’errore delle ideologie,
aggiungeva: «Se ci si domanda poi



donde nasca quell’errata concezione
della natura della persona e della
“soggettivita” della societa, bisogna
rispondere che la prima causa e
I’ateismo. E nella risposta all’appello
di Dio, contenuto nell’essere delle
cose, che 'uomo diventa consapevole
della sua trascendente dignita. [...] La
negazione di Dio priva la persona del
suo fondamento e, di conseguenza,
induce a riorganizzare l’ordine
sociale prescindendo dalla dignita e
responsabilita della

persona» (Giovanni Paolo II, Enc.
Centesimus annus , 13).

[28] L'uomo puo costruire la societa e
«organizzare la terra senza Dio, ma
senza Dio egli non puo alla fine che
organizzarla contro I'uomo.
L'umanesimo esclusivo € un
umanesimo inumano» (Paolo VI, Enc.
Populorum progressio , 26-111-1967,
42). Cfr. Giovanni XXIII, Enc. Mater et
Magistra : AAS 53 (1961) 452-453;
Concilio Vaticano II, Cost. Gaudium et



spes, 21; Benedetto XVI, Enc. Deus
caritas est , 25-XI1-2005, 42.

[29] Cfr. Leone XIII, Enc. Diuturnum
illud : Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 e
278; Pio XI, Enc. Caritate Christi : AAS
24 (1932) 183-184.

[30] Alcuni vedono «nel
cristianesimo soltanto un insieme di
pratiche e atti di pieta, senza
coglierne il nesso con le situazioni
della vita ordinaria, con 'urgenza di
far fronte alle necessita degli altri e
di sforzarsi per eliminare le
ingiustizie. [...] Altri, invece, tendono
a immaginare che per poter essere
umani bisogna mettere in sordina
alcuni aspetti centrali del dogma
cristiano, e agiscono come se la vita
di preghiera, il colloquio continuo
con Dio, costituissero un’evasione
dalle proprie responsabilita e un
abbandono del mondo. Dimenticano
che fu proprio Gesu a rivelarci fino a
quali estremi debbono essere spinti



I’amore e il servizio. Soltanto se
cerchiamo di capire il mistero
dell’amore di Dio, il mistero
dell’amore che arriva fino alla morte,
saremo capaci di darci totalmente
agli altri senza lasciarci sopraffare
dalle difficolta o

dall’indifferenza» (San Josemaria, E
Gesu che passa , 98).

[31] Esiste una «interazione
necessaria tra amore di Dio e amore
del prossimo [...]. Se il contatto con
Dio manca del tutto nella mia vita,
posso vedere nell’altro sempre
soltanto I’altro e non riesco a
riconoscere in lui 'immagine divina.
Se pero nella mia vita tralascio
completamente I’attenzione per
I’altro, volendo essere solamente
“pio” e compiere i miei “doveri
religiosi”, allora s’inaridisce anche il
rapporto con Dio» (Benedetto XVI,
Enc. Deus caritas est , 18). Cfr.
Giovanni Paolo II, Enc. Evangelium



vitae , 35-36; Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa , 40.

[32] «Qualsiasi lavoro professionale
richiede una formazione previa e lo
sforzo costante per elevare il livello
di questa preparazione e per
aggiornarla in rapporto alle
circostanze sempre nuove. Questa
esigenza rappresenta un dovere del
tutto speciale per coloro che aspirano
a posti direttivi della societa: essi
infatti sono chiamati a svolgere un
servizio della massima importanza,
dal quale dipende il bene di

tutti» (San Josemaria, Colloqui, 90).

[33] «A un mondo migliore si
contribuisce soltanto facendo il bene
adesso e in prima persona, con
passione e ovunque ce ne sia la
possibilita» (Benedetto XVI, Enc. Deus
caritas est, 31 b).

[34] Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes , 30.



[35] «Un uomo o una societa che non
reagiscono davanti alle tribolazioni e
alle ingiustizie, e che non cerchino di
alleviarle, non sono un uomo o0 una
societa all’altezza dell’amore del
Cuore di Cristo. I cristiani — pur
conservando sempre la piu ampia
liberta di studiare e di mettere in
pratica soluzioni diverse, e godendo
pertanto di un logico pluralismo -
devono coincidere nel comune
desiderio di servire 'umanita.
Altrimenti il loro cristianesimo non
sara la Parola e la Vita di Gesu; sara
un travestimento, un inganno, di
fronte a Dio e di fronte agli

uomini» (San Josemaria, E Gestt che
passa, 167).

[36] Giovanni Paolo II, Enc.
Centesimus annus , 48. Cfr.
Catechismo , 1883; Compendio della
Dottrina Sociale della Chiesa , 186 e
187.



«Il principio di sussidiarieta si
oppone a tutte le forme di
collettivismo. Esso precisa i limiti
dell’intervento dello Stato. Mira ad
armonizzare i rapporti tra gli
individui e le societa. Tende ad
instaurare un autentico ordine
internazionale» ( Catechismo , 1885).

Dio «assegna ad ogni creatura le
funzioni che essa € in grado di
esercitare, secondo le capacita
proprie della sua natura. Questo
modo di governare deve essere
imitato nella vita sociale. 11
comportamento di Dio nel governo
del mondo, che testimonia un
profondissimo rispetto per la liberta
umana, dovrebbe ispirare la
saggezza di coloro che governano le
comunita umane. Costoro devono
comportarsi come ministri della
Provvidenza divina» ( Catechismo ,
1884).



[37] La giustizia legale é la virtu che
induce la persona a dare cio che il
cittadino deve equamente alla
comunita (cfr. Catechismo , 2411).

«La sottomissione all’autorita e la
corresponsabilita nel bene comune
comportano I’esigenza morale del
versamento delle imposte» (
Catechismo , 2240). «La frode e altri
sotterfugi mediante i quali alcuni si
sottraggono alle imposizioni della
legge e alle prescrizioni del dovere
sociale, vanno condannati con
fermezza perché incompatibili con le
esigenze della giustizia» (
Catechismo , 1916).

[38] «Si tratta dell’interdipendenza,
sentita come sistema determinante di
relazioni nel mondo contemporaneo,
nelle sue componenti economica,
culturale, politica e religiosa, e
assunta come categoria morale.
Quando l'interdipendenza viene cosi
riconosciuta, la correlativa risposta,



come atteggiamento morale e sociale,
come “virtu”, e la solidarieta»
Giovanni Paolo II, Enc. Sollicitudo rei
socialis , 38).

[39] Cfr. Compendio della Dottrina
Sociale della Chiesa , 193-195.

[40] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
Gaudium et spes , 75.

[41] Giovanni Paolo II, Es. Ap.
Christifideles laici , 30-X11-1988, 42.

[42] Per esempio, «quando non fosse
possibile scongiurare o abrogare
completamente una legge abortista,
un parlamentare, la cui personale
assoluta opposizione all’aborto fosse
chiara e a tutti nota, potrebbe
lecitamente offrire il proprio
sostegno a proposte mirate a limitare
i danni di una tale legge e a
diminuirne gli effetti negativi sul
piano della cultura e della moralita
pubblica» (Giovanni Paolo II, Enc.
Evangelium vitae , 73).



[43] Spetta ai laici, «attraverso la loro
libera iniziativa e senza attendere
passivamente consegne o direttive, di
penetrare di spirito cristiano la
mentalita della loro comunita di
vita» (Paolo VI, Enc. Populorum
progressio , 81). Cfr. Concilio
Vaticano II, Cost. Lumen gentium , 31;
Cost. Gaudium et spes , 43; Giovanni
Paolo II, Es. Ap. Christifideles laici ,
15; Catechismo , 2442.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/tema-29-la-
persona-e-la-societa/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/it-ch/article/tema-29-la-persona-e-la-societa/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-29-la-persona-e-la-societa/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-29-la-persona-e-la-societa/

	TEMA 29. La persona e la società

