
opusdei.org

TEMA 28. La grazia e
le virtù

La grazia è la sorgente
dell’opera di santificazione;
guarisce ed èleva la natura
rendendoci capaci di
comportarci come figli di Dio.

11/05/2018

1. La grazia

Dio ha chiamato l’uomo a
partecipare alla vita della Santissima
Trinità. «Questa vocazione alla vita
eterna è soprannaturale
» (Catechismo, 1998) [1] . Per



condurci a questo fine ultimo
soprannaturale, Dio ci concede già su
questa terra un principio di tale
partecipazione, che sarà piena in
cielo. Questo dono è la grazia 
santificante , che consiste in una
«incoazione della gloria» [2] .
Pertanto, la grazia santificante :

- «è il dono gratuito che Dio ci fa della
sua vita, infusa nella nostra anima
dallo Spirito Santo per guarirla dal
peccato e santificarla» ( Catechismo ,
1999);

- «è una partecipazione alla vita di
Dio» ( Catechismo , 1997; cfr. 2 Pt 1,
4), che ci divinizza (cfr. Catechismo ,
1999);

- è, dunque, una nuova vita ,
soprannaturale; quasi una nuova
nascita con la quale siamo costituiti
come figli di Dio per adozione,
partecipi della filiazione naturale del
Figlio: «figli nel Figlio» [3] ;



- ci introduce così nell’intimità della
vita trinitaria. Come figli adottivi,
possiamo chiamare Dio “Padre”, in
unione con il Figlio unigenito (cfr. 
Catechismo , 1997);

- è «grazia di Cristo», perché nella
situazione presente – vale a dire,
dopo il peccato e la Redenzione
operata da Gesù Cristo – la grazia ci
arriva come partecipazione alla
grazia di Cristo ( Catechismo , 1997):
«Dalla sua pienezza noi tutti
abbiamo ricevuto e grazia su
grazia» ( Gv 1, 16). La grazia ci
configura a Cristo (cfr. Rm 8, 29);

- è «grazia dello Spirito Santo»,
perché viene infusa nell’anima dallo
Spirito Santo [4] .

La grazia santificante si chiama
anche grazia abituale perché è una
disposizione stabile che perfeziona
l’anima mediante l’infusione delle
virtù, affinché diventi capace di



vivere con Dio, di agire per amor suo
(cfr. Catechismo , 2000) [5] .

2. La giustificazione

La prima opera della grazia in noi è
la giustificazione (cfr. Catechismo ,
1989). Si chiama giustificazione il
passaggio dallo stato di peccato allo
stato di grazia (o “di giustizia”,
perché la grazia ci rende “giusti”) 
[6] . Essa avviene nel Battesimo e
ogni volta che Dio perdona i peccati
mortali e infonde la grazia
santificante (ordinariamente nel
sacramento della Penitenza) [7] . «La
giustificazione è l’opera più
eccellente dell’amore di Dio» ( 
Catechismo , 1994; cfr. Ef 2, 4-5).

3. La santificazione

Dio non nega a nessuno la sua grazia,
perché vuole che tutti gli uomini si
salvino ( 1 Tm 2, 4): tutti sono
chiamati alla santità (cfr. Mt 5, 48) 
[8] . La grazia «è in noi la sorgente



dell’opera di santificazione» ( 
Catechismo , 1999); guarisce ed èleva
la nostra natura rendendoci capaci di
comportarci come figli di Dio [9] e di
riprodurre l’immagine di Cristo (cfr. 
Rm 8, 29): vale a dire, di essere,
ognuno, alter Christus , un altro
Cristo. Questa somiglianza con Cristo
si manifesta nelle virtù.

La santificazione è il progresso nella
santità; essa consiste nell’unione
sempre più intima con Dio (cfr. 
Catechismo , 2014), fino ad arrivare
ad essere non solo un altro Cristo ma 
ipse Christus , lo stesso Cristo [10] :
ossia, una sola cosa con Cristo, come
sue membra (cfr. 1 Cor 12, 27). Per
crescere in santità è necessario
cooperare liberamente con la grazia,
e questo richiede sforzo, lotta, a
causa del disordine introdotto dal
peccato (il fomes peccati ). «Non c’è
santità senza rinuncia e senza
combattimento spirituale» ( 
Catechismo , 2015) [11] .



Di conseguenza, per uscire vincitori
dalla lotta ascetica, anzitutto bisogna
chiedere a Dio la grazia mediante
l’orazione e la mortificazione -
«l’orazione dei sensi» [12] - e
riceverla nei sacramenti [13] .

L’unione con Cristo sarà definitiva
solo in Cielo. Bisogna chiedere a Dio
la grazia della perseveranza finale:
vale a dire, il dono di morire in
grazia di Dio (cfr. Catechismo , 2016 e
2849).

4. Le virtù teologali

La virtù , in generale, «è una
disposizione abituale e ferma a fare
il bene» ( Catechismo , 1803) [14] .
«Le virtù teologali si riferiscono
direttamente a Dio. Esse dispongono
i cristiani a vivere in relazione con la
Santissima Trinità» ( Catechismo ,
1812). «Sono infuse da Dio nell’anima
dei fedeli per renderli capaci di agire
quali suoi figli» ( Catechismo , 1813) 



[15] . Le virtù teologali sono tre: fede,
speranza e carità (cfr. 1 Cor 13, 13).

La fede «è la virtù teologale per la
quale noi crediamo in Dio e a tutto
ciò che Egli ci ha detto e rivelato, e
che la Santa Chiesa ci propone» ( 
Catechismo , 1814). Con la fede
«l’uomo si abbandona tutto a Dio
liberamente» [16] , e si sforza di
conoscere e fare la volontà di Dio: «Il
giusto vivrà mediante la fede» ( Rm 1,
17) [17] .

- «Il discepolo di Cristo non deve
soltanto custodire la fede e vivere di
essa, ma anche professarla, darne
testimonianza con franchezza e
diffonderla» ( Catechismo , 1816; cfr. 
Mt 10, 32-33).

La speranza «è la virtù teologale per
la quale desideriamo il Regno dei
cieli e la vita eterna come nostra
felicità, riponendo la nostra fiducia
nelle promesse di Cristo e
appoggiandoci non sulle nostre forze,



ma sull’aiuto della grazia dello
Spirito Santo» ( Catechismo , 1817) 
[18] .

La carità «è la virtù teologale per la
quale amiamo Dio sopra ogni cosa
per se stesso, e il nostro prossimo
come noi stessi per amore di Dio» ( 
Catechismo , 1822). Questo è il 
comandamento nuovo di Gesù Cristo:
«che vi amiate gli uni gli altri, come
io vi ho amati» ( Gv 15, 12) [19] .

5. Le virtù umane

«Le virtù umane sono attitudini
ferme, disposizioni stabili, perfezioni
abituali dell’intelligenza e della
volontà che regolano i nostri atti,
ordinano le nostre passioni e
guidano la nostra condotta secondo
la ragione e la fede. Esse procurano
facilità, padronanza di sé e gioia per
condurre una vita moralmente
buona» ( Catechismo , 1804). Esse
«vengono acquisite umanamente.
Sono i frutti e i germi di atti



moralmente buoni» ( Catechismo ,
1804) [20] .

Tra le virtù umane ve ne sono
quattro chiamate cardinali , perché
tutte le altre si raggruppano attorno
ad esse. Sono: la prudenza, la
giustizia, la fortezza e la temperanza
( Catechismo , 1805).

- La prudenza «è la virtù che dispone
la ragione pratica a discernere in
ogni circostanza il nostro vero bene e
a scegliere i mezzi adeguati per
compierlo» ( Catechismo , 1806). È la
«regola retta dell’azione» [21] .

- La giustizia «è la virtù morale che
consiste nella costante e ferma
volontà di dare a Dio e al prossimo
ciò che è loro dovuto» ( Catechismo ,
1807) [22] .

- La fortezza «è la virtù morale che,
nelle difficoltà, assicura la fermezza
e la costanza nella ricerca del bene.
Essa rafforza la decisione di resistere



alle tentazioni e di superare gli
ostacoli nella vita morale. La virtù
della fortezza rende capaci di vincere
la paura, perfino della morte, e di
affrontare la prova e le persecuzioni.
Dà il coraggio di giungere fino alla
rinuncia e al sacrificio della propria
vita per difendere una giusta causa» (
Catechismo , 1808) [23] .

- La temperanza «è la virtù morale
che modera l’attrattiva dei piaceri e
rende capaci di equilibrio nell’uso
dei beni creati. Essa assicura il
dominio della volontà sugli istinti» ( 
Catechismo , 1809). La persona
temperante orienta verso il bene i
propri appetiti sensibili e non si
lascia trascinare dalle passioni (cfr. 
Sir 18, 30). Nel Nuovo Testamento è
chiamata “moderazione” o
“sobrietà” (cfr. Catechismo , 1809).

Riguardo alle virtù morali, si afferma
che in medio virtus . Questo significa
che la virtù morale consiste in



qualcosa che sta in mezzo tra un
difetto e un eccesso [24] . In medio
virtus non è una chiamata alla
mediocrità. La virtù non è il termine
medio tra due o più vizi, ma la
rettitudine della volontà che, come
una vetta, si oppone a tutti gli abissi
dei vizi [25] .

6. Le virtù e la grazia. Le virtù
cristiane

Le ferite lasciate dal peccato
originale nella natura umana
rendono difficile l’acquisizione e
l’esercizio delle virtù umane (cfr. 
Catechismo , 1811) [26] . Per
acquistarle e praticarle il cristiano
può contare sulla grazia di Dio che
sana la natura umana.

La grazia, oltre ad elevare la natura
umana in modo che possa
partecipare della natura divina,
èleva le virtù al piano
soprannaturale (cfr. Catechismo ,
1810), permettendo all’uomo di agire



secondo la retta ragione illuminata
dalla fede: in una parola, a imitare
Cristo. In tal modo le virtù umane
diventano virtù cristiane [27] .

7. I doni e i frutti dello Spirito
Santo

«La vita morale dei cristiani è
sorretta dai doni dello Spirito Santo .
Essi sono disposizioni permanenti
che rendono l’uomo docile a seguire
le mozioni dello Spirito Santo» ( 
Catechismo , 1830) [28] . I doni dello
Spirito Santo sono (cfr. Catechismo ,
1831):

1) il dono della sapienza: per
comprendere e valutare bene i
disegni divini;

2) il dono dell’intelletto: per
penetrare la verità su Dio;

3) il dono del consiglio: per giudicare
e assecondare nelle singole
circostanze i disegni divini;



4) il dono della fortezza: per
affrontare le difficoltà nella vita
cristiana;

5) il dono della scienza: per
conoscere l’ordine delle cose create
da Dio;

6) il dono della pietà: per
comportarci come figli di Dio e come
fratelli degli altri uomini che sono
altri Cristi;

7) il dono del timore di Dio: per
respingere tutto ciò che possa
offendere Dio, come un figlio
respinge, per amore, ciò che può
offendere suo padre.

I frutti dello Spirito Santo «sono
perfezioni che lo Spirito Santo
plasma in noi come primizie della
gloria eterna» ( Catechismo , 1832).
Sono atti che l’azione dello Spirito
Santo produce abitualmente
nell’anima. La Tradizione della
Chiesa ne enumera dodici: «amore,



gioia, pace, pazienza, longanimità,
bontà, benevolenza, mitezza, fedeltà,
modestia, continenza, castità» ( Gal 5,
22-23).

8. L’influenza delle passioni nella
vita morale

Data l’unione sostanziale dell’anima
e del corpo, la nostra vita spirituale –
la conoscenza intellettuale e il libero
volere della volontà – rimane sotto
l’influenza (nel bene e nel male) della
sensibilità. Tale influenza si
manifesta nelle passioni , che sono
«emozioni o moti della sensibilità che
spingono ad agire o a non agire in
vista di ciò che è sentito o
immaginato come buono o come
cattivo» ( Catechismo , 1763). Le
passioni sono movimenti dell’ 
appetito sensibile (irascibile e
concupiscibile). In senso ampio, si
possono chiamare anche
“sentimenti” o “emozioni” [29] .



Sono passioni, per esempio, l’amore,
la collera, il timore, ecc. «Quella
fondamentale è l’amore provocato
dall’attrattiva del bene. L’amore
suscita il desiderio del bene che non
si ha e la speranza di conseguirlo.
Questo movimento ha il suo termine
nel piacere e nella gioia del bene
posseduto. Il timore del male causa
l’odio, l’avversione e lo spavento del
male futuro. Questo movimento
finisce nella tristezza del male
presente o nella collera che vi si
oppone» ( Catechismo , 1765).

Le passioni hanno grande influenza
nella vita morale. «In se stesse, non
sono né buone né cattive» ( 
Catechismo , 1767). «Sono
moralmente buone quando
contribuiscono ad un’azione buona;
sono cattive nel caso contrario» ( 
Catechismo , 1768) [30] . Che le
passioni siano regolate dalla ragione
e dominate dalla volontà fa parte
della perfezione umana [31] . In



seguito al peccato originale, le
passioni non sono più sottoposte con
sicurezza al dominio della ragione, e
spesso inducono a compiere ciò che
non è bene [32] . Abitualmente, per
incanalarle verso il bene, occorre
l’aiuto della grazia, che sana le ferite
del peccato, e la lotta ascetica.

La volontà, se è buona, utilizza le
passioni ordinandole al bene [33] .
Invece la volontà cattiva, dovuta
all’egoismo, cede alle passioni
disordinate o le usa per il male (cfr. 
Catechismo , 1768).

Francisco Díaz

Bibliografia di base Catechismo della
Chiesa Cattolica , 1762-1770,
1803-1832 e 1987-2005.

Letture raccomandate

San Josemaría, Omelia Le virtù
umane , in Amici di Dio , 73-92.



-----------------------------------

[1] La vocazione «dipende
interamente dall’iniziativa gratuita
di Dio, poiché Egli solo può rivelarsi e
donare se stesso. Supera le capacità
dell’intelligenza e le forze della
volontà dell’uomo, come di ogni
creatura (cfr. 1 Cor 2, 7-9) » ( 
Catechismo , 1998).

[2] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae , II-II, q. 24, a. 3, ad 2.

[3] Concilio Vaticano II, Cost. 
Gaudium et spes , 22. Cfr. Rm 8, 14-17;
Gal 4, 5-6; 1 Gv 3, 1.

[4] Ogni dono creato proviene dal
Dono increato, che è lo Spirito Santo.
«L’amore di Dio è stato riversato nei
nostri cuori per mezzo dello Spirito
Santo che ci è stato dato» ( Rm 5, 5;
cfr. Gal 4, 6).

[5] Si deve fare distinzione fra la
grazia abituale e le grazie attuali,



«che designano gli interventi divini
sia all’inizio della conversione, sia
nel corso dell’opera di
santificazione» (cfr. ibidem ).

[6] La giustificazione «non è una
semplice remissione dei peccati, ma
anche santificazione e rinnovamento
dell’uomo interiore» (Concilio di
Trento: DS 1528)

[7] Negli adulti questo passaggio è
frutto della mozione di Dio (grazia
attuale) e della libertà dell’uomo.
«Sotto la mozione della grazia,
l’uomo si volge verso Dio e si
allontana dal peccato, accogliendo
così il perdono e la giustizia dall’Alto
[la grazia santificante]» ( 
Catechismo , 1989).

[8] Il Signore ha voluto ricordare
questa verità, con una forza
particolare, per mezzo degli
insegnamenti di san Josemaría, dal 2
ottobre 1928. La Chiesa lo ha
proclamato nel Concilio Vaticano II



(1962-1965): «Tutti i fedeli di
qualsiasi stato o grado sono chiamati
alla pienezza della vita cristiana e
alla perfezione della carità» (Concilio
Vaticano II, Cost. Lumen gentium ,
40).

[9] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , III, q. 2, a. 12, c.

[10] Cfr. San Josemaría, È Gesù che
passa , 104.

[11] Però la grazia «non si pone
affatto in concorrenza con la nostra
libertà, quando questa è in sintonia
con il senso della verità e del bene
che Dio ha messo nel cuore
dell’uomo» ( Catechismo , 1742). Al
contrario, «la grazia risponde alle
profonde aspirazioni della libertà
umana […] e la perfeziona» ( 
Catechismo , 2022).

Allo stato attuale della natura
umana, ferita dal peccato, la grazia è



necessaria per vivere sempre
secondo la legge morale naturale.

[12] San Josemaría, È Gesù che passa ,
9.

[13] Per ottenere la grazia di Dio
possiamo contare sull’intercessione
di nostra Madre, Maria Santissima,
Mediatrice di tutte le grazie, e anche
su quella di San Giuseppe, degli
Angeli e dei Santi.

[14] I vizi sono, al contrario, abiti
morali che perseguono le opere
cattive, e tendono a ripeterle e a
peggiorarle.

[15] In modo analogo a come l’anima
umana opera attraverso le sue
potenze (intelletto e volontà), il
cristiano in grazia di Dio opera
attraverso le virtù teologali, che sono
come le potenze della “nuova
natura” elevata dalla grazia.



[16] Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum , 5.

[17] La fede si manifesta nelle opere:
la fede viva «opera per mezzo della
carità» ( Gal 5, 6), mentre «la fede
senza le opere è morta» ( Gc 2, 26),
anche se il dono della fede rimane in
chi non ha peccato direttamente
contro di essa (Cfr. Concilio di
Trento: DS 1545).

[18] Cfr. Eb 10, 23; Tt 3, 6-7. «La virtù
della speranza risponde
all’aspirazione alla felicità, che Dio
ha posto nel cuore di ogni uomo» ( 
Catechismo , 1818): lo purifica e lo
èleva, salvaguarda dallo
scoraggiamento, dilata il cuore
nell’attesa della beatitudine eterna,
preserva dall’egoismo e conduce alla
gioia della carità (cfr. ibidem ).

Dobbiamo sperare la gloria del cielo
promessa da Dio a coloro che lo
amano (cfr. Rm 8, 28-30) e fanno la
sua volontà (cfr. Mt 7, 21), sicuri che



con la grazia di Dio possiamo
«perseverare sino alla fine» (cfr. Mt
10, 22) (cfr. Catechismo , 1821).

[19] - La carità è superiore a tutte le
altre virtù (cfr. 1 Cor 13, 13). «Se non
avessi la carità, non sono nulla […],
niente mi giova» ( 1 Cor 13, 1-3).

- «L’esercizio di tutte le virtù è
animato e ispirato dalla carità» ( 
Catechismo , 1827). È la forma di tutte
le virtù : le “informa” o “vivifica”,
perché le orienta all’amore di Dio;
senza la carità, le altre virtù
sarebbero morte .

- La carità purifica la nostra capacità
umana di amare e la èleva alla
perfezione soprannaturale
dell’amore divino (cfr. Catechismo ,
1827). C’è un ordine nella carità. La
carità si manifesta anche nella
correzione fraterna (cfr. Catechismo ,
1829).



[20] Come sarà spiegato nel
paragrafo seguente, il cristiano
perfeziona queste virtù con l’aiuto
della grazia di Dio che, nel risanare
la natura, dà la forza per praticarle e
le ordina a un fine più alto.

[21] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae , II-II, q. 47, a.2, c. Induce
a giudicare rettamente intorno al
modo di agire, ma non frena l’azione.
«Essa non si confonde con la
timidezza o la paura, né con la
doppiezza o la dissimulazione. È
detta “auriga virtutum” – cocchiere
delle virtù: essa dirige le altre virtù
indicando loro regola e misura. […]
Grazie alla virtù della prudenza
applichiamo i principi morali ai casi
particolari senza sbagliare e
superiamo i dubbi sul bene da
compiere e sul male da evitare» ( 
Catechismo , 1806).

[22] L’uomo non può dare a Dio ciò
che gli deve, il giusto in senso stretto.



Per questo la giustizia verso Dio è
chiamata più propriamente “virtù di
religione”, «dato che a Dio basta che
facciamo le cose in base alle nostre
possibilità» (San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , II-II, q. 57, a. 1,
ad 3).

[23] «Voi avrete tribolazioni nel
mondo, ma abbiate fiducia; io ho
vinto il mondo» ( Gv 16, 33).

[24] Per esempio, la laboriosità
consiste nel lavorare quanto si deve,
che sta in mezzo al poco e al troppo.
Si oppone alla laboriosità tanto
lavorare meno del dovuto quanto
lavorare senza rispettare tutto il
resto che pure si deve fare (doveri di
pietà, di carità, ecc.).

[25] Il principio in medio virtus è
valido solo per le virtù morali, le
quali hanno per oggetto i mezzi per
raggiungere il fine, e nei mezzi c’è
sempre una misura. Invece non è
valido per le virtù teologali, che



abbiamo studiato visto
precedentemente. Queste virtù (fede,
speranza e carità) hanno
direttamente Dio per oggetto. Perciò
non esiste un eccesso: non è possibile
“credere troppo” o “sperare troppo in
Dio” o “amarlo eccessivamente”.

[26] La natura umana è ferita dal
peccato. Per questo talune
inclinazioni non sono naturali, ma
sono conseguenza del peccato. Allo
stesso modo che non è naturale
zoppicare, ma è conseguenza di una
malattia, e non sarebbe naturale che
tutti zoppicassero, neppure sono 
naturali le ferite lasciate nell’anima
dal peccato originale e dai peccati
personali: tendenza alla superbia,
alla pigrizia, alla sensualità, ecc. Con
l’aiuto della grazia e con lo sforzo
personale, queste ferite a poco a poco
si possono guarire, fino al punto che
l’uomo sia e si comporti come spetta
alla sua natura e alla sua condizione
di figlio di Dio. Questa salute si



acquista mediante le virtù. In modo
simile, la malattia si aggrava con i
vizi.

[27] In tal senso, c’è una prudenza
che è virtù umana e una prudenza
soprannaturale, che è virtù infusa da
Dio nell’anima insieme con la grazia.
Perché la virtù soprannaturale possa
produrre frutto – atti buoni – ha
bisogno della corrispondente virtù
umana (lo stesso succede con le altre
virtù cardinali: la virtù
soprannaturale della giustizia,
richiede la virtù umana della
giustizia; e così con la fortezza e la
temperanza). In altre parole, la
perfezione cristiana – la santità –
esige e comporta la perfezione
umana.

[28] Per aiutare a comprendere la
funzione dei Doni dello Spirito Santo
nella vita morale, si può aggiungere
questa spiegazione classica: come la
natura umana ha alcune potenze



(intelletto e volontà), che permettono
di compiere le operazioni di
intendere e volere, così la natura
elevata dalla grazia ha alcune
potenze che le permettono di
compiere atti soprannaturali. Queste
potenze sono le virtù soprannaturali
(fede, speranza e carità). Sono come i
remi di una barca, che permettono di
fare passi avanti nella direzione del
fine soprannaturale. Tuttavia, questo
fine è talmente superiore a noi, che
non bastano le virtù teologali per
riuscire a raggiungerlo. Dio concede,
insieme con la grazia, i doni dello
Spirito Santo, che sono nuove
perfezioni dell’anima che le
permettono di essere mossa dallo
stesso Spirito Santo. Sono come la
vela che permette a una barca di
avanzare al soffio del vento. I doni ci
perfezionano rendendoci più docili
all’azione dello Spirito Santo, che così
diventa motore del nostro agire.



[29] Si deve tenere presente che si
parla anche di “sentimenti” o
“emozioni” ultrasensibili o spirituali,
che non sono propriamente
“passioni”, perché non comportano
movimenti dell’appetito sensibile.

[30] Per esempio, c’è una collera
buona, quella che provoca
indignazione davanti al male, e c’è
anche una collera cattiva, senza
controllo o che spinge al male (come
succede nella vendetta); c’è un
timore buono e c’è un timore cattivo,
che paralizza al momento di fare il
bene; ecc.

[31] Cfr. San Tommaso d’Aquino, 
Summa Theologiae , I-II, q. 24, aa. 1 e
3.

[32] Talvolta possono dominare la
persona a tal punto, da ridurre di
molto la responsabilità morale dei
suoi atti.



[33] «La perfezione morale consiste
nel fatto che l’uomo non sia indotto
al bene soltanto dalla volontà, ma
anche dal suo appetito sensibile,
secondo queste parole del Salmo: “Il
mio cuore e la mia carne esultano nel
Dio vivente” ( Sal 84, 3) » ( 
Catechismo , 1770). «Le passioni sono
cattive se l’amore è cattivo; sono
buone se l’amore è
buono» (Sant’Agostino, De civitate
Dei , 14, 7).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/tema-28-la-
grazia-e-le-virtu/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/tema-28-la-grazia-e-le-virtu/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-28-la-grazia-e-le-virtu/
https://opusdei.org/it-ch/article/tema-28-la-grazia-e-le-virtu/

	TEMA 28. La grazia e le virtù

